

# كشكول قادربير

(QUADRI'S HANDBOOK)

باب دوم

(SECOND VOLUME)

تو حيرومعارف

MONOTHEISM & GNOSIS

حصداول تا چهارم

PART I TO IV

مرتبه خادم الفقرا سیدمحی الدین میرلطیف الله شاه قادری، قادری سیدمحی الدین میرلطیف الله شاه قادری) (المعروف منیریا شاه قادری) سابق مهم پولیس، حیدرآباد فرزندو جانشین، ڈاکٹرخواجه ابوالخیر میرمومن علی شاه قادریؒ ناشرلطیف اکیڈی ٹولی چوکی، حیدرآباد۔ 8، انڈیا (40-23568160) سم تصنیف : کشکول قادر بیر (باب دوم)

فن : تصوف (توحيدومعارف)

ترتیب و اهتمام : سیدمجی الدین میرلطیف الله شاه قادری، قادرتی

رسم اجراء بدست : حضرت مجمد غوث محى الدين صديقي قادري مظله العالى

جانشين بحرالعلوم حسرت صديقي

سنهاشاعت : رمضان ۲۸ اه مطابق نومبر 2007

تعداد طبع اول : 500

Rs. 85/- :

ناشر : لطيف اكيده علي ياليكيشنز

تُولى چوكى حيررآ باد\_انڈيا، فون: 040-23568160

کمپوزنگ، ڈیز ائینگ ایند پرنٹنگ : **لمعان کمپیوٹر گرافکس** چھتہ بازار حیدرآ باد الہند

9440 8778 06 : 0

1) Lateef Academi.

Quadri Manzil, H.No. 9-4-135/A/5,

7 Tomes Road, Toli Chowki, Hyderabad. Ph. 23568160, Cell: 991246330, 9912543340

- Khaja Moinuddin Khaledi, Al-Quadri,
   Astan-e-Khaled, Barkas, Hyderabad. Ph. 24440135, Cell: 9885781786
- Dr. Mohd. Abdul Qadeer Siddiqui,
   Astan-e-Izzat, Sidiqu Gulshan, Bahadurpura, Hyd. Cell: 9885020384, 9885418281
- 4) Lam'a\_n Computer Graphics,

Naser Commercial Complex, Chatta Bazar, Hyd. Cell: 9440877806

E Mail: lateefacademy@gmail.com http://lateefacademy.page.tl

http://www.lateefacademy.com

توحيدومعارف 🖊 توحيدومعارف

#### بسم الله الرحمان الرحيم

#### عرض ناشر

(Publisher's Attributes)

الك الحمد یا الله والصلوهٔ والسلام علیك یارسول الله صلی الله علیه وسلم الله علیه وسلم الله علیه وسلم الا بعد! ہمارے والدِ گرامی مرشدنا وسیدنا حضرت سیدمجی الدین میرلطیف اللّه شاه قادری مدظله کی ذاتِ گرامی محتاج تعارف نہیں۔ آپ کی محنت و کاویش اور پرخلوص لگن کے نتیجہ میں لطیف اکیڈمی اینڈ پبلیشرس کا قیام عمل میں آیا اور تعارف نہیں۔ آپ کی محتاک ان اشاعت کتب عرفانی کا جدید طرز پرسلسله چل پڑا اور بحد للّه جاری وساری ہے۔ آپ کیا کتسابِ علم و فیضان کی جھلک ان گلدستهٔ تالیبِ کتب میں صاف نمایاں ہے۔ ''کشکولِ قادریہ' اُن ہی کتب میں سے ایک ہے جس کی اشاعت ہماری دیرین تمناتھی۔

اس تصنیف کی وجہ تسمیہ کی وضاحت والد گرامی کچھ یوں فرماتے ہیں کہ ماہ جنوری 2004ء م ذی الحجہ ۱۳۲۳ ہو میں بفضلہ تعالیٰ آپ کو جج بیت اللہ وزیارت نبی تکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی سعادت نصیب ہونے کے بعد آپ میری والدہ محتر مدکے ہمراہ جب مدینہ منورہ سے بذر بعیہ ہوائی جہاز سفر والیسی شروع فرمایا تو قلب میں اس امر کی طرف اشارہ ہوا کہ فنن نصوف و معارف پر بنی چند اقوال و إرشادات صحابہ و تا بعین کرام کو جمع کیا جائے تا کہ انکوایک کتاب کی شکل دی جائے جوعام فہم اور بہ آسانی سمجھ میں آنے والی ہو۔ یہ اس لئے بھی کہ معرفت الٰہی اور عشق و عظمت رسول اللہ اللہ علیہ اور انہیں زمانے عاضرہ طلب اور اُسکے نور سے باشعور اور تعلیمی یافتہ نو جوانانِ ملت اسلامیہ کے قلوب روش ہوجا سکیں اور انہیں زمانے عاضرہ کے مادہ پرست ماحول سے نجات کا سامان مل سکے لیکن صفعون کی حساسیت اور لاحدود و سعت کا لحاظ کرتے یہ کام چھھ آسان نہ تھا۔ چنا نچہ والد گرامی کے وصف بجزاورا صفیاط کے غلبہ کے منظراس کام میں تاخیر ہی ہوتی گئی۔ پھھ آسان نہ تھا۔ چنا نہ فیا میں تاخیر ہی ہوتی گئی۔ پہندونوں بعدا حباب کے مسلسل اصرار پر کہام تصوف کی تعلیہ کے منظراس کام میں تاخیر ہی ہوتی گئی۔ پہندونوں بعدا حباب کے مسلسل اصرار پر کہام تصوف کی تعلیہ کے منظرات کام میں تاخیر ہی ہوتی گئی۔ ایک مختصر رسالہ بنام' صراط مستقیم لیسی کو کے تالیف واشاعت فرمائی جو نہایت ہی مقبول ثابت ہوئی۔ اس سال ماہ و کے جن کے تالیف کا اشارہ ہو چکا تھا۔ وہ نام میہ ہیں آ ہے مشنول عبارت تھی کہ ایس دفعہ کوئی اور رہی چندونوں میں ہیں آ ہے ہیں کہ ایس دفعہ کوئی اور

راسته نه تھا سوائے اسکے کہ تکم کی تعمیل میں کمربستہ ہوجا ئیں ۔بس اللّٰدربّ العزت اوراُ سکے حبیب رسول مقبول صلی اللّٰد عليه وسلم كي حمايت اور فيضانِ جد امجد سيدناغوث الثقليس رضي الله تعالى عنداور تائيد بيرانِ معظم كے سهارے آپ اسي نشستِ اعتكاف ہى سے مطالعہ كتب اور مواد اكھٹا كرنے ميں مشغول ہو گئے۔ ہم اكثر ديكھتے تھے كہ اس اہم كام ميں آپ رات رات بھر جا گا کرتے ۔ صحت بھی متاثر ہو جاتی تو کچھ خیال نہ فر ماتے ۔ اسی اثناء میں آپ کو جناب سیدشاہ عبدالقادر حینی قادری عرف سلمان صاحب کی خد مات حاصل رہیں ۔جنہوں نے کمپیوٹر کمپوزنگ، طباعت ویرنٹنگ کا ا ہم کام بہ خوبی انجام دیا۔ سلمان صاحب قابل مبارک باد ہیں۔ چونکہ بیکتاب تقریبا (500) یا نچے سوصفحات پرمشمل ہے، سہولتاً اِس کودوحصوں میں تقسیم کیا گیا۔[1] باب اول' الاحسان والتصوف' [2] باب دوم' 'تو حیدومعارف' ۔ مضمون کا لحاظ کرتے پروف ریڈنگ کا کام نہایت کھن تھا۔ اِس تعلق سے آپ کوفکر مند دیکھ کرمجھ ناچز کو حضرت مولانا قاضی سیداعظم علی صوفی صاحب قبله صدر کل مهند جمعیة المشائخ کی یاد آئی جن کے ہمراہ میں اور میرے والدین رمضان مبارک 1421ھ مطابق 2001ء میں عمرہ وزیارت کی سعات سے مشرف ہوئے تھے تو میں حضرت سيداعظم على صوفى صاحب قبله كي علمي صلاحيت اورآپ كي عشقِ رسول عليه الله على صوفي صاحب قبله كرامي نے مجھ فدوی کے رائے پیند فر مائی اور حضرت قاضی سید اعظم علی صوفی قادری صاحب نے بھی بڑی شفقت کے ساتھ یروف ریڈنگ کی ذمہ داری نہ صرف قبول فرمائی بلکہ باوجود ناسازی مزاج اور بے پناہ مصروفیت کے بہت ہی قلیل و قت میں اس ذمہ داری کو نبھایا جو آپ کی وسعت علم اور مضمون پر دست رس کی عکاسی کرتا ہے۔لطیف اکیڈمی کی جانب سے ہم آپ کے تہدول سے مشکور ہیں۔ ہم حضرت محمود میاں قبلہ نقشبندی معمر شخصیت ہم محلّہ کے بھی مشکور ہیں جنہوں نے ابتدائی مراحل میں فارسی اشعار کے ترجمہ میں مدد فرمائی۔ہم اُن تمام حضرات کی بھی قدر کرتے ہیں اور ممنون ہیں جنہوں نے اکثر فون پرا ظہار تہنیت فر مائی جوحصول کتاب کے خواہاں بھی ہیں۔

خاصی طویل مدت تک اِس کتاب کی ترتیب واشاعت کا کام جاری رہا اور ابتدا ہی ہے ہم کو حضرت قبله حضرت محمین فوث محمین الدین صدیقی قادری منظله العالی شنم ادہ و جانشین مرشد ومولائی حضرت بحرالعلوم حسرت علیه الرحمة کی سرپرستی و ہمت افزائی حاصل رہی۔ اُسی طرح حضرت خواجہ عین الدین خالدی القادری نبیرہ و جانشین مرشدی حضرت خالد و جونشین مرشدی حضرت خالد و جودی علیه الرحمة اور ڈاکٹر حضرت محمد عبد القدر صدیقی فرزند و جانشین مرشدی حضرت عزت صدیقی علیه

الرحمة نے بھی ہمارے اس کام کو بے حدسرا ہا اور تائید فرمائی ہم آپ تمام حضرات کرام کے مشکور وممنون ہیں۔

فن تصوف و معارف پر بہت سے جلیل القدر عارفین ، علماء دین و مشائخین نے اپنے دور میں گراں قدر تصانف شائع فرمائیں اور ملت اسلامیہ کی رہنمائی فرمائیں ہیں۔ اُسی تعلیمات کو جدیدا نداز میں انہی بزرگانِ دین کے مقالات اور ارشا دات صحابہ و تابعین کرام' سوالات و جواب' کی صورت میں بہت وخوبی پیش کرنے کی سعی و سعادت لطیف اکیڈ بی اینڈ پبلیشرس نے بفضل تعالی سرانجام دے سکی الحمد لللہ۔

خدائے تعالی اپنے حبیب مرم صلی اللہ علیہ وسلم کے طفیل میں والدِ گرامی حضرت سیدمجی الدین میر لطیف اللہ قادری قبلہ کی تصنیفات کومزید مقبولیت عطافر مائے اور آپ کے سامیعا طفت کو ہم سب کے سروں پر قائم و دائم رکھے۔ آئین ثمہ آئین بہا ہوا النہ ہی الکریم الامین و علیٰ اللہ افضل الصلوت و اکمل التسلیم

#### مير رحيم الله شاه قادري

(اقبال پاشاه قادری) یم یس الکٹرانکس معتمد،لطیف اکیڈی،ٹولی چوکی حیدر آباد۔8(انڈیا)

| بسم الله الرحمان الرحيم |                                                                                                                    |         |  |  |
|-------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|--|--|
| PAGE NO                 | سوالات QUESTIONS                                                                                                   | S. NO   |  |  |
| 23                      | 10_صفت توبه (Penitence An Attribute)                                                                               |         |  |  |
| 23                      | بہ''انسان کےشرف واختصاص کے واسطے گراں قدرسر مایہ ہے اِس قول کی وضاحت کرو؟                                          | 1 ''تور |  |  |
| 23                      | ۔<br>بر'' کی تعریف کیا ہےاور تو بہنصوح سے کیا مراد ہے؟                                                             | 2 ''تور |  |  |
| 24                      | به کرام نے تو به   و  رجوع کے کتنے در جے مقرر فر مائے ہیں واضح بیان کرؤ؟                                           | 3 صوفر  |  |  |
| 25                      | واستغفار کی اہمیت وفضیلت کے متعلق ارشاداتِ اربابِ شخقیق بیان کرؤ؟                                                  |         |  |  |
| 29                      | ، صالحین اور خدمت عارفین کی اہمیت و <b>فوا ئدیرواضح گفتگو</b> کرو؟                                                 | 5 محبيت |  |  |
| 30                      | ی صالحین کی تلقین کے متعلق ارشا دات ارباب شخقیق بیان کرو؟<br>پ                                                     | 6 صحبة  |  |  |
| 32                      | نوی (مریشد کامل ) کی ضرورت اور عظمت بیان کرو؟<br>نوی (مریشد کامل ) کی ضرورت اور عظمت بیان کرو؟                     | 7 بيرمع |  |  |
| 33                      | ۔<br>تِ پیر کامل کی ہدایت اور شیخ کامل کی نشانیوں اور مقامات کے متعلق ارشاداتِ اربابِ تحقیق بیان کرو؟              | 8 اراور |  |  |
| 35                      | ت<br>تِ پیر سے کیا مراد ہے، مالک راوحق کیلئے ارادتِ پیر کی ضرورت،اہمیت بیان کرو؟                                   | 9 ارادر |  |  |
| 36                      | اپنے مرشد کو کیوں چاہتا ہے؟                                                                                        | 10 مريد |  |  |
| 36                      | ت<br>ت و بیعت پیرکامل کی اہمیت وفوا ئد کے متعلق ارشادات ار باب شخقیق بیان کرو؟                                     |         |  |  |
| 41                      | 2- صفتِ آ دابِ (Etiquettes An Attribute)                                                                           |         |  |  |
| 41                      |                                                                                                                    | 1 ''ادر |  |  |
| 42                      | ۔<br>نِ ادب واخلاق کی اہمیت وعظمت کے متعلق ارشادات اربابِ شخقیق بیان کرو؟                                          | 2 : حسر |  |  |
| 45                      |                                                                                                                    | 3 مريد  |  |  |
| 46                      | ناروم علیہالرحمۃ کی ہدایت کےمطابق ادبِمعنوی کے درجات کی وضاحت کرو؟                                                 | 4 مولا  |  |  |
| 48                      | ۔<br>اوعطایا'' کےمسکلہ میں صوفیہ کرام کے خیالات میں اختلافی وجہاور حیثیت بیان کرو؟                                 | 5 ''وعا |  |  |
| 49                      | استجابِ دعا کی حقیقت کے متعلق مولا نا بحرالعلوم محمر عبدالقد ریصد نقی علیہ الرحمة کی تحقیق وضاحت بیان کرو؟         | 6 دعاوا |  |  |
| 51                      | نا بحرالعلوم حسرت صدیقی علیه رالرحمة کی اِستحقیق کی روشنی میں شرطِ عطا کیا ہے اور دعا (سوال) کے کیا کیا قشمیں ہیں؟ | 7 مولا: |  |  |
| 51                      | نِ سرقد رحضرات کی اقسام اوراُن کے احوال کے متعلق وضاحت کرو؟                                                        | 8 مواقع |  |  |
| 52                      | لِ بر کاتِ روحانیہ کے واسطے طالبانِ راہ طریقت کے لئے درودوادعیہ کی ضرورت واہمیت بیان کرو؟                          | 9 حسوا  |  |  |
| 52                      | دعیہ کے ذریعہ ذکرواَ شفال کی ضرورت وقوا کد کے تعلق ارشاداتِ ارباب تحقیق بیان کرو؟                                  |         |  |  |
| 58                      | ۔<br>وطع سے مراد کیا ہے؟ طالب حق وسالک کیلئے اس مذموم صفت سے کیوں اجتناب لازم ہے؟                                  | 11 حرص  |  |  |
|                         | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                              |         |  |  |

| 59 | ترکے حرص وطبع کے تعلق سے ارشا دات ِار باب تحقیق بیان کرو؟                                          | 12 |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 62 | خود بنی اورشهرت پیندی کون سے مذموم وخبیث خصلتوں کا نتیجہ ہے اور اُن سے اجتناب کی اہمیت بیان کرو؟   | 13 |
| 62 | عجز وا نکسار کن عالی مرتبت حضرات کی سنت ہےاور فروتنی اور گمنا می کے کیا فوائد ہیں؟                 | 14 |
| 63 | ترک خود بنی اورشهرت پسندی کے متعلق ارشا دات ارباب حقیق بیان کرو؟                                   | 15 |
| 67 | Absceticism, An Attribute (Abstinence) (تقویٰ) -03                                                 |    |
| 67 | ''زُہد' سے مراد کیا ہے اور ''دنیا'' کس چیز کا نام ہے؟                                              | 1  |
| 68 | اشتغالِ دنیا کاقلبِ انسانی پر کیاا ثریرٌ تاہے جس کے زائل کرنے کیلئے'' زمد''اختیار کرنالازم ہوتاہے؟ | 2  |
| 69 | صوفیہ کرام کی نظر میں'' زمد'' کا کیا مقام اور عظمت ہے؟                                             | 3  |
| 69 | ز ہدا نہ زندگی کے لزوم وفوا کد کے متعلق ارشا دات ارباب تحقیق بیان کرو؟                             | 4  |
| 74 | ذ کروذ اکرین سے مراد کیا ہے اور حقیقت ذکر کی تعریف کیا ہے؟                                         | 5  |
| 75 | '' ذکر'' کتنے اقسام ودر جوں میں منقسم ہےاوراُن کے فوائد بیان کرو؟                                  | 6  |
| 77 | ذکر و ذاکرین کے متعلق ارشاداتِ ارباب شحقیق بیان کرو؟                                               | 7  |
| 80 | قناعت سے مراد کیا ہے اور طبع کامُضِرُ (نقصان دہ) اثر کیا ہوتا ہے؟                                  | 8  |
| 80 | راہِ سلوک میں قناعت اختیار کرنے کی ضرورت اور اہمیت بیان کرو؟                                       | 9  |
| 81 | قناعت کی اہمیت کے متعلق ارشادات ارباب شخقیق بیان کرو؟                                              | 10 |
| 83 | صوفیہ کی اصطلاح میں'' تو کل''سے مراد کیاہے؟                                                        | 11 |
| 83 | ابتداءً '' تو کل'' کے مدارج اورخو بیوں کے متعلق مختصر بیان کرو؟                                    | 12 |
| 84 | تو کل علی الله کے متعلق ارشاداتِ ارباب محقیق بیان کرو؟                                             | 13 |
| 89 | صوفیہ کی اصطلاح میں صبر سے کیا مراد ہے؟                                                            | 14 |
| 89 | کیا''حقیقتِ صبر'' کلیته روحانی مجامدہ ہےاورصفات ومفاد بھی صبر کے معنوی ہیں؟                        | 15 |
| 91 | ''صبر'' کرنے سے متعلق اہمیت وعظمت کے بارے میں ارشا دات ارباب تحقیق بیان کرو؟                       | 16 |
| 95 | ‹‹شکر'' کے لغوی معنٰی اور' مشقیقتِ شکر'' سے کیامراد ہے؟                                            | 17 |
| 95 | شُكر ظاہرى اورشگر باطنى كى تعریف بیان كرو؟                                                         | 18 |
| 96 | شکر گذاری سے متعلق ارشاداتِ اربابِ تحقیق بیان کرو؟                                                 | 19 |

| 100 | 4۔ صفتِ تصوف (احسان) Obligacellence An Attribute)                                                        |         |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| 100 | ''تصوف'' (Divine Perception)کے لغوی معنٰی کیا ہے اور حدیث نثریف کی روشنی میں تصوف کے جامع معنٰی کیا ہیں؟ | 1       |
| 100 | ''تصوف ایک جامع صفت ہے''، اِس قول کی وضاحت میں صفتِ تصوف تشریح و تصریح بیان کرو؟                         | 2       |
| 101 | ''صوفی'' کی تعریف وشرح بیان کرو؟                                                                         | 3       |
| 102 | صفت تصوف کی فضیلت وعظمت سے متعلق ارشا دات ارباب خقیق بیان کرو؟                                           | 4       |
| 109 | اد بی حیثیت سے لفظ نفس کتے معنٰی میں استعمال ہوتا ہے اور ققیقین طریقت کی نظر میں ' دنفس' سے کیا مراد ہے؟ | 5       |
| 110 | ار باب تصوف کے پاس مخالفتِ نفس سے مراد کیا ہے؟                                                           | 6       |
| 110 | نوعیت نفس کے متعلق صوفیہ کرام کے استدلال کووضاحت سے بیان کرو؟                                            | 7       |
| 111 | ''لطیفه نس'' کے متعلق تم کیا جانتے ہو؟                                                                   | 8       |
| 112 | '' مخالفتِ نفس'' کی حقیقت کے متعلق ارشاداتِ اربابِ شخقیق بیان کرو؟                                       | 9       |
| 118 | ''ہمت'' سے مرادعرف ِ عام میں کیا ہے اور صوفیہ کی اصطلاح میں کس چیز کا نام ہے ،اُ سکے فوائد بیان کرو؟     | 10      |
| 119 | ہمت اور جراُت کے متعلق ارشاداتِ ارباب شخقیق بیان کرو؟                                                    | 11      |
| 121 | خلوت وعزلت سے مراد کیا ہے اور اِس صفت کی فضیلت وعظمت بیان کرو؟                                           | 12      |
| 122 | عارفین کی نظر میں''خلوت'' کی تعریف اورا سکے اقسام بیان کرو؟                                              | 13      |
| 123 | خلوت وعزلت کے متعلق ارشاداتِ ارباب شحقیق بیان کرو؟                                                       | 14      |
| 125 | خاموثی (سکوت) جبکہ عشق ومحبت کالازمی نتیجہ ہے تو سا لک لئے اِس صفت کے فوائد بیان کرو؟                    | 15<br>— |
| 126 | خاموثی س سکوت اختیار کرنے ہے متعلق ارشا داتِ ارباب شخقیق بیان کرو؟                                       | 16      |
| 129 | ''گرسنگی''سے کیام رادہے؟                                                                                 | -       |
| 130 | نفس امارہ پر قابو پانے میں گرسنگی کی ضرورت واہمیت بیان کرو؟                                              | -       |
| 130 | گر سنگی (کم کھانا) یعنیٰ بھوک و بیاس کے متعلق ارشاداتِ ارباب شحقیق بیان کرو؟                             | 19      |
|     | 5 صفتِ صدق (Veracity, An Attribute)                                                                      |         |
| 137 | صفتِ صدق سے مراد کیا ہے؟ حقیقت صدق اور علامت صدق کیا ہوتے ہیں؟                                           | 1       |
| 137 | سا لک راہ حق کیلئے صدق وصفاء کواپنا   زادِسفر بنانے کے لزوم اورفوائد پرروشنی ڈالو؟                       | 2       |
| 138 | صفتِ صدق واخلاص کے متعلق ارشاداتِ ارباب شخقیق بیان کرو؟                                                  | 3       |
| 143 | کیا یقین سے مراد ایمان ہے؟ یقین کے معروف مدارج کی صراحت کرو؟                                             | 4       |

| 143 | سالک طریقت کس طرح مدارج یقین طے کرتا ہے کہ اُسکانفس امارہ سے مطمئنہ ہوجائے؟                                        | 5  |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 144 | یقین کی علامتوں اور مدارج کے متعلق ارشا داتِ اربابِ شخقیق بیان کرو؟                                                | 6  |
| 148 | ''حیاء'' کے اصطلاحی مفہوم اور تعریف بیان کرو؟                                                                      | 7  |
| 148 | حقیقین ارباب طریقت کی نگاه ہیں'' حیا'' کے مدارج اوراُسکا خلاصہ بیان کرو؟                                           | 8  |
| 149 | ''حیا'' کے مرتبہاور مقام کے متعلق ارشادات ارباب شخفیق بیان کرو؟                                                    | 9  |
| 151 | 1 ''خُلق''لینی اخلاقِ حسنه کی اہمیت اور فوائد رہمختصر مگر جامع گفتگو کرو؟                                          | 10 |
| 152 | 1 ''خُلق'' (عمدہ اخلاق) کے مطابق ارشادات ارباب تحقیق بیان کرو؟                                                     | 11 |
| 153 | 1 تواضع کے لغوی معنی کیا ہیں اس صفت سے صوفیا کرام نے کیا مراد لی؟                                                  | 12 |
| 154 | <sup>1</sup> ''تواضع''ایک مستحسنه صفت کے متعلق ارشا دات ارباب تحقیق بیان کرو؟                                      | 13 |
| 158 | <sup>1</sup> اصطلاح صوفیه میں خلوص سے مراد کیا ہے اور بیا <sup>ٔ حس</sup> ن صفت کے حصول کے اثر ات بیان کرو؟        | 14 |
| 159 | 1 خلوص جو باطنی صفت ہے اُس کے متعلق ارشا داتِ اربابِ تحقیق بیان کرو؟                                               | 15 |
| 164 | <sup>1</sup> رضا سے دراصل مراد کیا ہے؟ مرتبہ <sup>در تسلی</sup> م ورضا''سالک کی کس صفت خاص کا ثمر ہ ہوتا ہے؟       | 16 |
| 165 | <sup>1</sup> رضامندی الہی سے مراد اور اسکی تشریح بیان کرو کہ رضا کی کون کون سے قسمیں ہیں؟                          | 17 |
| 166 | <sup>1</sup> حقیقتِ رضا کے متعلق حضرات ِصوفیہ کے مختلف خیالات کیا ہیں؟                                             | 18 |
| 167 | <sup>1</sup> "رضا" ایک ابتدائی اور پھرانتہائی صفتِ سالک راہ طریقت و حقیقت کے متعلق ارشا دات ارباب شحقیق بیان کرد؟  | 19 |
| 170 | (Love An Attribute) صفت محبث 6                                                                                     |    |
| 170 | '' محبت'' کااصطلاح صو فیہ میں مفہوم کیا ہے؟                                                                        | 1  |
| 170 | '<br>''محبت کاہر جگہ جدا نام ہے جدا کام'' قول حضرت بحرالعلوم حسرت علیہ الرحمہ کی تشریح ان ہی کی زبان میں بیان کرو؟ | 2  |
| 171 | '<br>محبت کی بالآ خرعنایت (Inclination) اور غایت (Purpose) کیا ہے؟ محبت کا نشان اور اسکی علامت بیان کرو؟           | 3  |
| 172 | ، محبت کے تعلق سے ارباب طریقت کی بالا تفاق رائے کیا ہے اور انہوں نے اس کواینے اپنے انداز میں کس طرح بیان کیا؟      | 4  |
| 174 | '<br>صوفیہ کرام کے لحاظ سے محبت الہی کتنے انواع (طریقہ ) پر منقسم ہے؟                                              | 5  |
| 175 | · ' محبت' کے متعلق ارشادات ارباب شخقیق بیان کرو؟                                                                   | 6  |
| 181 | اصطلاح صوفیهاورعارفین کی نگاه میں''تضرع''سے کیامرادہے؟                                                             | 7  |
| 181 | المحققین کی نگاه میں''تضرع'' کی دوشمیں کونسی ہیں؟                                                                  | 8  |
| 182 | ' ''تضرع'' کے متعلق ارشادات ارباب شخقیق بیان کرو؟                                                                  | 9  |
| 184 | <sup>1</sup> رات کی بیداری سے کیا مراد ہے؟ دل کی بیداری کا مطلب کیا ہے؟                                            | 10 |

| 185 |                                                                                                  | 11 |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
|     | ''بیداری'' سے متعلق ارشادات ارباب تحقیق بیان کرو؟                                                |    |
| 187 | ''غنا''یعنی ساع کی افا دیت کے متعلق کن اُمورکودیکھا جاتا ہے؟                                     | 12 |
| 187 | ساع كے تعلق سے علماء محققین كاجواز اور غیر جواز پر گفتگو كرو؟                                    | 13 |
| 189 | ہادیانِ راہ طریقت کی نظر میں ساع کے مختلف اقسام کے متعلق صراحت سے بیان کرو؟                      | 14 |
| 190 | غناوساع کے متعلق ارشادات وار باب خقیق بیان کرو؟                                                  | 15 |
| 195 | اصطلاح صوفیهاور محققین طریقت کےمطابق''وجد' سے کیامراد ہے؟                                        | 16 |
| 195 | '' وجد'' کے اثرات اور فوائد بیان کرو؟                                                            | 17 |
| 196 | '' وجد'' کے تعلق سے ارشاداتِ ارباب شحقیق بیان کرو؟                                               | 18 |
| 203 | 7 صفت تو حير (Monothiesm an Attribute)                                                           |    |
| 203 | '' تو حید'' کے لغوی اورا صطلاحی معنوں کو واضع بیان کر و؟                                         | 1  |
| 204 | تو حیدالٰہی کےاقسام،حضراتِمِحققین کی نظر میں کیا ہیں؟                                            | 2  |
| 204 | بعض صو فیہ کرام کے کحاظ سے اقسام تو حید کون کوئی ہیں؟                                            | 3  |
| 206 | موحدین کے لحاظ سے تو حید کے اقسام بیان کرو؟                                                      | 4  |
| 207 | '' تو حیدالهی'' کے متعلق ارشادات ارباب تحقیق بیان کرو؟                                           | 5  |
| 211 | ''معرفت'' کے لغوی معنیٰ اورا صطلاحی معنی میں کیا کوئی فرق ہے؟                                    | 6  |
| 211 | معرفتِ تشبیهاورمعرفت تنزیه کے متعلق صراحت سے بیان کرو؟                                           | 7  |
| 213 | معرفتِ تنزیهالهی کے متعلق عارفین کے مختلف نظریات کیا ہیں؟                                        | 8  |
| 213 | صراحت کے ساتھ بیان کرو کہ شہود و معرفتِ حق بالذّات اور بلا واسطہ صرف اور صرف                     | 9  |
|     | حضورخاتم النبین محرصتی اللّٰدعلیه وسلم کے لئے خاص ہے؟                                            |    |
| 214 | کیا'' قلب' جسم کے لئے مرکز حیات ہے؟ اور صوفیہ کرام کے پاس قلبِ مومن کے کتنے اقسام مانے جاتے ہیں؟ | 10 |
| 215 | قلبِ عارف کی وسعت اورتجلیات الٰہی کی سائی کے متعلق واضح گفتگو کرو؟                               | 11 |
| 216 | ار بابِ تحقیق کے مطابق مسکلہ معرفت کی تحقیق کے بارے میں گفتگو کرو؟                               | 12 |
| 216 | معرفتِ اللِّي کے متعلق ارشا داتِ ارباب شخقیق بیان کرو؟                                           | 13 |
| 223 | خوف اورزشیه الہی سے مراد کیا ہے؟                                                                 | 14 |
| 224 | '' خوف'' کی کونسی دوشمیں ہیں واضح بیان کرو؟                                                      | 15 |

| 225 | بالمكين خائفينِ الهي كى كھلى اور مبين علامتيں كونسى ہيں جوان سے ظاہر ہوتى ہيں؟                           | 16 |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 225 | مومن کوخوف الٰهی کب اور شیبة اللّٰد کن حالات میں اختیار کرنا جا ہے؟؟                                     | 17 |
| 226 | خوف وخشیت الٰہی کے متعلق ارشاداتِ اربابِ تحقیق بیان کرو؟                                                 | 18 |
| 230 | فقراور <b>فقیر کی تعریف بیان کر</b> و؟                                                                   | 19 |
| 230 | حقیقتِ نقر ک <sup>تع</sup> لق سے محققین اہلِ طریقت کیا صراح <b>ت فر</b> ماتے ہیں؟                        | 20 |
| 231 | فقراور فقير كے متعلق ارشا داتِ اربابِ تِحقيق بيان كرو؟                                                   | 21 |
| 236 | (Devotion (Deep-Love) An Attribute) صفت عشق                                                              |    |
| 236 | عشق کی نسبت سے حضرات صوفیہ، علماء، حکماء کے نظریات بیان کرو؟                                             | 1  |
| 237 | اگر''عشق''نہایتِ محبت کانام ہےتو پھر''محبت'' کن مدارج کو طئے کر کے''عشق'' پینتہی (بالآ خرمتبدل) ہوتی ہے؟ | 2  |
| 239 | عشق ومحبت کی امانت ( ذمہداری ) صرف انسان ہی کے حق میں ثابت ہوئی۔اس پر گفتگو کرو؟                         | 3  |
| 241 | عشق کے اقسام لیعنی عشق حقیقی اور عشق مجازی کے متعلق واضح بیان کرو؟                                       | 4  |
| 244 | عشق الهی کے متعلق ارشاداتِ ارباب شحقیق بیان کرو؟                                                         | 5  |
| 247 | عشق کی اہمیت اور مرتبہ کے متعلق احادیث نبوی ایک اور قرآنی آیات بیان کرو؟                                 | -  |
| 251 | ار بابِطریقت کےمطابق''شوق''سے کیامرادہے؟ اور''شوق''بلحاظِ محبت کتنے نواع پر منقسم ہے؟                    | 7  |
| 252 | صوفیہ کرام کےالفاظ میں عشق ومحبت کس چیز کا نام ہے؟<br>                                                   |    |
| 253 | عشق ومحبت کے متعلق ارشادات ارباب تحقیق بیان کرو؟                                                         | -  |
| 256 | ' <sup>د</sup> شهود'' اور ''شامد'' کی تعریف بیان کرو؟                                                    |    |
| 256 | ار باب محقیق کے لحاظ سے اہلِ شہود کے کتنے گروہ ہیں؟                                                      | 11 |
| 256 | غیبت کےاقسام اوران کی تعریف بیان کرو؟                                                                    | -  |
| 257 | مشاہدہ شہوداور شاہد کے متعلق ارشادات ارباب و حقیق بیان کرو؟                                              | 13 |
| 263 | کیاعبادت معرفتِ حق کانام نہیں ہے؟اور کیام عرفتِ کاثمر ہ ہی فنااور بقاء؟                                  | 14 |
| 263 | فناءاور بقاء سے مراد کیا ہے؟                                                                             | _  |
| 264 | تو حید، فنااور بخلی الٰهی کی تعریف بیان کرو؟                                                             |    |
| 264 | فنائے افعال، فنائے صفات اور فنائے ذات سے مراد کیاہے؟                                                     |    |
| 265 | فناء بقاء کی نسبت ارباب طریقت کے اختلافات کیا ہیں اور اسکی وجہ کیا ہے؟                                   | 18 |

| 267 | فنائے ظاہری اور فنائے باطنی سے مراد کیا ہیں واضح بیان کرو؟ | 19 |
|-----|------------------------------------------------------------|----|
| 268 | فناوبقاء کے متعلق ارشاداتِ اربابِ تحقیق بیان کرو؟          | 20 |

# فهرست مضامين

#### (MONOTHEISM & GNOSES) توحید و معارف

| صفحه بمبر | بېمارم)                         | (حصداول تا چ                        |      |
|-----------|---------------------------------|-------------------------------------|------|
|           |                                 | اوصا في محموده                      |      |
| 3         |                                 | عرضِ ناشر                           |      |
| 6         |                                 | فهرست                               |      |
| 9         |                                 | ويباچه                              |      |
| 11        |                                 | ىپ <u>ى</u> ش لفظ                   |      |
| 6         |                                 | سوال تیرے نہیں کوئی میرا            |      |
| 21        | Par                             | rt - I حصهاول                       |      |
| 16        |                                 | دل میرااس چاند سے چہرہ پیشیدہ ہوگیا |      |
| 17        | Preface                         | مقدمه                               |      |
| 20        |                                 | توبه (باب دوم)                      |      |
| 23        | Penitence, An Attribute         | صفتِ توب                            | -1   |
| 28        |                                 | بزرگوں کی صحبت بڑی چیز ہے           |      |
| 29        | The Company of Righteous        | صحبتِ صالحين                        | -1.1 |
| 32        | Real Shaik                      | پیر معنوی                           | -1.2 |
| 35        | Promigiance & Devotion of Shaik | ارادتِ پیرکامل                      | -1.3 |
| 41        | Etiquette, An Attribute         | صفتِ آ داب                          | -2   |
| 45        | Respect of Shaik                | آ دابِشِخ                           | -2.1 |
| 48        | The Salutions & Supplications   | اوراد و ادعیه                       | -2.2 |
| 57        |                                 | فضل واحسانِ خدا توابھی دیکھا کیا ہے |      |
| 58        | Greed and Avarice               | حرص وطمع                            | -2.3 |
| 62        | Self conceit & Egoshness        | خود بيني وشهرت پسندي                | -2.4 |

|     | Part - II حصدووم                          |                                                            |      |
|-----|-------------------------------------------|------------------------------------------------------------|------|
| 66  |                                           | مجھ پہکتنا کرم ہوگیا<br>صفتِ زہر<br>ذکروذاکرین             |      |
| 67  | Absceticism, an Attribute                 | صفتِ زمِد                                                  | -3   |
| 74  | Convocation & Reciters                    | ذ کروذ اکرین                                               | -3.1 |
| 80  | Contentment                               | قناعت                                                      | -3.2 |
| 83  | Trust in Allah                            | تو کل                                                      | -3.3 |
| 89  | Patience                                  | صبر .                                                      | -3.4 |
| 98  |                                           | صبر<br>اُسکی توفیقِ شکرہےا حسان<br>مُج                     |      |
| 95  | Gratefulness                              | شكر                                                        | -3.5 |
| 99  |                                           | تصوف                                                       |      |
| 100 | Obligacellence an Attribute ( Perception) | وت<br>صفتِ تصوف (احسان)<br>مخالفتِ نفس<br>ہمت<br>خاصرہ عاد | -4   |
| 119 | Carnal-Self Control                       | مخالفتِ نفس                                                | -4.1 |
| 118 | Morale Courage                            | همت                                                        | -4.2 |
| 121 | Solitude and Lonliness                    | خلوت وعزلت<br>خاموثی                                       | -4.3 |
| 125 | Quietness (Silence)                       | خاموثني                                                    | -4.4 |
| 129 | Emty stomach (Less appetite)              | گرسنگی (بھوک)                                              | -4.5 |
| 135 | (Part III) حصيسوم                         |                                                            |      |
| 136 |                                           | صدق                                                        |      |
| 137 | (Veracity, An Attribute)                  | صدق<br>صفتِ صدق<br>يقين                                    |      |
| 142 |                                           | يقين                                                       | 5    |
| 143 | Belief                                    | يفين                                                       | 5.1  |
| 148 | Modesty                                   | حيا                                                        | 5.2  |
| 151 | Moral Ethics                              | خلق                                                        | 5.3  |
| 153 | Politeness                                | تواضع                                                      | 5.4  |
| 157 |                                           | اخلاص                                                      |      |
| 158 | Sincerity                                 | نواضع<br>اخلاص<br>خلوص                                     | 5.5  |
| 163 |                                           | رضا                                                        |      |
| 164 | Acceptance                                | رضا<br>محبت<br>صفتِ محبت                                   | 5.6  |
| 169 |                                           | محبت                                                       |      |
| 170 | Love An Attribute                         | صفتِ محبت                                                  | 6    |

| 180 |                                    | تضرع                                                |     |
|-----|------------------------------------|-----------------------------------------------------|-----|
| 181 | Humility (or Sheding Tears)        | تضرع                                                | 6.1 |
| 184 | Waking All Night in Worship        | بيداري                                              | 6.2 |
| 186 |                                    | ساع                                                 |     |
| 187 | Audition                           | ساع                                                 | 6.3 |
| 194 |                                    | وجد                                                 |     |
| 195 | Estacy or Rapture                  | وجد                                                 | 6.4 |
| 201 | (Part IV) بہارم                    | خصہ:                                                |     |
| 202 |                                    | مناجات<br>توحیر                                     |     |
| 203 |                                    | توحير                                               |     |
| 203 | Monothiesm an Attribute            | صفت تو حیر<br>معرفت                                 | 7   |
| 211 |                                    | معرفت                                               |     |
| 211 | Gnosis or Recognization            | معرفت(بهجاِن)                                       | 7.1 |
| 223 | Fear (Aws)                         | خوف(خشیه)                                           | 7.2 |
|     | Sprindicance                       | فقر( خا کساری)                                      | 7.3 |
| 236 |                                    | عشق .                                               |     |
| 236 | Devotion (Deep-Love) An Attribute) | صفتِ عشق                                            | 8   |
| 247 |                                    | احاديث نبوى صلى الله عليه وسلم                      |     |
| 250 |                                    | شوق                                                 |     |
| 251 | Avidity (Solicitation)             | شوق (طلب)                                           | 8.1 |
| 255 |                                    | مشاہدہ<br>مشاہدہ                                    |     |
| 256 | Observation                        |                                                     | 8.2 |
| 262 | Extinction                         | فنا                                                 |     |
| 263 | Extinction & Endurence             | فنا وبقا<br>نعتِ خيرالا نام صلى الله عليه واله وسلم | 8.3 |
| 272 |                                    | نعتِ خيرالا نام صلى الله عليه والهوسلم              |     |

سَشكول قادريه

## (Introduction) -1

## الشيخ خواجها بوالخيرمير مومن على شاه قادرى چشتى رحمة الله عليه

ر منى (1919) تا 24/جون (1972)

پدر ماجدسیدی ومرشدی ڈاکڑ خواجہ ابوالخیر میر مؤمن علی شاہ قادری چشی کا شار حیدر آباد کے سادات گھرانے کے نامورصالحین واقطابِ زمانہ میں ہوتا ہے۔ حضرت قبلہ ؓ پنے جداعلی حضرت مجبوب سُجانی غوثِ الاعظم الشیخ سیدعبدالقادر جیلانی رضی اللہ عنہ کے شیدائی ونورنظر ہیں۔ آپؓ کی پوری زندگی بہترین اخلاق وکردار صبر وشکر الہی کا نمونہ رہی ۔ آپؓ کو ربُّ العزت حق سجانہ تعالی نے قلب سلیم اور چشم بینا سے سرفراز فرمایا۔

بے شارم یدیں معتقدین آپ گی تعلیم و تربیت اور صحبت بابر کت سے فہم صحیح اور تزکیہ فس سے آراستہ ہوتے رہے۔ مجھ کمتر پر بھی آپ کی خصوصی کرم نوازیاں ہیں۔ اُسی سلسلہ تعلیم کو عام فہم انداز میں قارئین کی خدمت میں پیش کرنے کی ضرورت کے بیش نظر مجھ فقیر حقیر نے بیددری گئب کی ترتیب و اِشاعت کے اہم کام کی شروعات کی ہے اور بفضل تعالی دینیاتی اور اخلاقی نظریہ فکر کی تحمیل میں گئب عرفانی شائع کئے جارہے ہیں جونہایت عام فہم ہیں۔ بلکہ حسب ضرورت انگریزی الفاظ کا بھی استعال کیا گیا ہے تا کہ قارئین کو سجھنے میں آسانی ہو۔

گوکہ بیکا م انتہائی مشکل ہے لیکن میرے والدین کے منشاء کی تکمیل ہے۔ میں اس کتاب (کشکول قادریہ) کوجو ''اسلامی تصوف والاحسان' کے طور پرتر تیب دی گئی ہے میرے پدر ماجد عالی مقام سیدی حضرت خواجہ ابوالخیر میر مومن علی شاہ قادریؓ کی نذرکر تا ہوں۔ اور اِسے اُنکی نظر کرم کا صلہ تصور کرتا ہوں۔ چنانچے جو کتب طبع ہو چکے ہیں ان میں

[1] بنیادی نصاب دینیات واخلاقیات (سوال وجواب پربنی) چارعلیحده حصوں میں بچوں کیلئے۔

تو حیدورسالت [دوم و سوم] دینیات واخلاقیات

[چہارم] ارکان دین

[2] آسان تجويد [3] صراطِ متقيم يعني راوسلوكٍ

[4] كشكول قادريه باباول الاحسان والتصوف باب دوم توحيدومعارف

اور جوكتب زبرطباعت بين ان مين قابلِ ذكر [1] مراءت ِمعراج المبارك [2] غزوات ِنبوي الله الله

[3] فضائلِ رمضان المبارك [4] طريقة ومسائلِ حج وعمره [5] نقشِ قدم رسول عليلية (مفسرين، ائمه حديث وفقه فن حديث وفقه كم تعلق) بين \_

مزیدٹیلی ایجوکیشن کے مدِنظر تفسیر قرآن مجید کے آڈیو سی ڈیز اور کیسٹ خودمیری اپنی آواز میں تیار ہورہے ہیں تا کہ قرآن جمی کوخصوصاطلباءوطالبات میں عام کیا جاسکے۔بفصلِ تعالیٰ یہ بہت مقبول ہورہے ہیں۔

آخر میں اللہ سبحانہ تعالیٰ سے دعاہے کہ اپنے حبیب یا ک صلی اللہ علیہ وسلم اور میرے مرشدین کامل کے وسیلہ وطفیل میں میری سعی کواپنی مقبولیت سے سرفراز فرمائے اور میری جانی انجانی کوتا ہیوں کومعاف فرمائے۔اورملت اسلامیہ کے نونہالوں (طلباء وطالبات) کو اِن کتب سے استفادہ کرنے کی تو فیق عطافر مائے۔ آمین!

الفقير سيدمحي الدين ميرلطيف اللهشاه قادري، قادري ربيح الأول 1428 ه، اپريل 2007 ء

سوا تیرے بیں ہے کوئی میرا

ہے دانا بینا آقا تو کرم یہ ہے میری تمنا تو کرم کر کہیں بندمٹھی میری کھل نہ جائے تو رکھ لے میرا بردہ تو کرم کر میں کہلاتا ہوں تیرا تو کرم کر دے صدقہ شمس دیں کا تو کرم کر

کرم کر مجھ یہ مولی تو کرم کر تیرا ادنی ہوں بندہ تو کرم کر درِ اقدس کا تیرے میں گدا ہوں ۔ سگ در ہوں میں تیرا تو کرم کر پڑا رہنے دے اپنے در پہ مجھ کو تیرا ہی ہے وسیلہ تو کرم کر زبوں حالی کروں میں کس یہ ظاہر وصال یار ہوجائے تو بس ہے سوا تیرے نہیں ہے کوئی میرا طلب بچھ سے ہوں کرتا تو کرم کر بُرا ہوں یا بھلا ہوںِ میں ہوں تیرا میری اب لاج رکھنا تو کرم کر حقیقت میری ہے بس تیری ہستی تیرا ہی ہوں میں جلوہ تو کرم کر تسی قابل نہیں ہوں رکھ لے عزت وجودی پیر! اب خالد کو ایخ

(مرشدی حضرت خواجه ابوالفیض شاه محمه خالد وجودی القادری رحمة الله علیه)

## بم الله الرطن الرحيم بيش لفظ (Foreword)

وَ الَّذِيْنَ جَاهَدُوُ ا فِيْنَا لَنَهُدِيَنَّهُمْ سُبُلَنَاهِ وَ إِنَّ اللهُّلَمَعَ الْمُحُسِنِيُنَهِ (سورة عنكبوت آيت 69) ترجمہ:جوہمارےواسطے جہاد (نفس) كرتے ہيں توان كوب شك ہم ضرورا پنے ملنے كى راه دكھاديتے ہيں۔ اوربے شك الله تعالى محسنين كے ساتھ ہے۔

کسی مذہب یا مسلک کے روحانی مضامین پر گفتگو کرنا، انہیں ذی صفات حضرات کا مخصوص منصب ہے جوائس طریق کے اصول وفر وع (Rules and Regulation) سے کما حقہ واقف بلکہ دیگر علوم وفنون سے بھی باخبر ہوں، نہ کہ ایسا ہوجس کی محد و تعلیم اور ناتمام واقفیت ہو لیکن اس عدم اہلیت و نقصانِ واقفیت کے باوجودائس اللہ رہعزت عالم علم مَا کَانَ وَمَا یَکُونَ (اس جیسا تھا نہ ہوگا) کا بڑا احسان ہے، اوائل عمر سے مجھ کو اِن کتب کے مطالعہ کا شوق رہا۔ اس غیر معمولی شوق کا بظا ہر سبب بیتھا کہ ان لوگوں کے ظل عاطفیت (زیر سایہ وسر پرسی) میں میری نشو ونما ہوئی جن کو م فیوی وعلم لدنی کے عالی معیار پر بفضل تعالیٰ دست رس تھا اور جن کو درس و تدریس سے خاص دلچہی رہی

جمالِ ہم نشیں در من اثر کرد وگرنہ من ہماں خاکم کہ ستم (سعدی) ترجمہ محبت کا جمال مجھ میں بیا ثر کیا ہے ورنہ میں وہی مٹی کی مٹی ہی رہتا

پھرخوبی قسمت سے بعض مقدس وخدار سیدہ صاحب حکمت ومعرفتِ الٰہی حضرات کی خدمت میں بھی حاضر باثی ،ارادت و مودت کا شرف حاصل رہا۔ چنانچہ تاریخ شاہد ہے کہ اگرارادت ومودت (Love and Devotion) سے قلب معمور ہے توان برگزیدہ ہستیوں کی اُس باطنی محبت سے بھی انسان کا میاب اور فائز المرام ہوجا تا ہے۔

اُن باوصف وبرگزیدہ حضرات میں قابل ذکر میر نے والدین ومرشدین باصفاء ہیں جن کی عظمت وجلالت کا گہرا اثر میرے دل پر پڑااوراُن کی توجہ خاص اور فیضان سے اکتساب علم ومعرفت کے لطیف ودقیق گرہ کھلنے گئے اور در حقیقت یہی توغل وانہاک اس رسالہ کی تالیف کا حقیقی سبب ہوا۔ ورنہ تصوف جیسے اعلیٰ اور روحانی فن میں قلم اٹھانے کی جسارت ہرگزنہ کرتا۔

اس تالیف کا ایک سبب یکھی ہے کہ تفحیص و تجسس (Research& Curiosity) کے بعد جب بی ثابت ہوا کہ تسکین قلب اور طمانیت خاطر کیلئے اگر کوئی بہترین و مجرّب (Spesific) نسخہ ہے تو وہ حضرات صوفیہ کرام کے تفائق ومعارف و و ثائق و لطائف اور انکے عجیب تر عادات و واقعات کا مطالعہ ہے، جیسا کہتی تعالی کا ارشاد قرآن کیم و کُلَّا نَّقُصُّ عَلَیْکَ مِنُ اَنْبُآءِ الرُّسُلِ مَا تُثَبِّتُ بِهِ عادات و واقعات کا مطالعہ ہے، جیسا کہتی تعالی کا ارشاد قرآن کیم و کُلَّا نَقُصُ عَلَیْکَ مِنُ اَنْبُآءِ الرُّسُلِ مَا تُثَبِّتُ بِهِ فَاللَّهُ اللَّهُ ال

لہذا بیام غورطلب ہے کہ باوجود محبوب کبریا خاتم النبین صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات اقدس جامع فضل و کمال ہے اُن انبیاء کرام کے حالات وواقعات کی ساعت کا بیاثر ہے کہ آپ کے قلب مطہر کیلئے وجہ تسکین اور باعث اطمینان نصب صریح (قرآن) سے ثابت ہو۔ جبکہ یہاں صورتِ حال اُس کے برعکس ہیکہ صوفیہ کا باعظمت گروہ جن میں ہرایک قائم مقام و حقیقی وارث انبیاء کیہم السلام کا بمصداق

اَحِبُّ الصَّالِحِينَ وَ لَسُتَ مِنْهُمُ لَعَلَّ اللهُ يَرُزُقْنِي صَلاحاً (ترجمه): ميں صالحين كى محبت ميں رہتا ہوں ليكن أن سے نہيں ہوں ۔ الله تعالیٰ سے اميد ہے كہ مجھے صالح ہونے كى توفق عطا فرمائے۔

الحمدللہ ہم غلامانِ صوفیہ کرام کو یقین کامل ہے کہ اولیائے عظام کے وجود باوجود سے کوئی زمانہ خالی تھا نہ ہوگا۔ اور ہمیشہ اُن کی ذات ِ ذی صفات سے فیوض و برکات کے چشمے جاری رہے اور رہیں گے۔ بلکہ بعض بزرگانِ دین نے باصراحت فرمایا ہے کہ منجا نب اللہ تعالی تین سو اُخیار، چالیس ابدال، سات ابرار، چاراوتا و، تین نقبا اورایک قطب (غوث) کے ساتھ نظام ِ خلق اور مخلوق کی ہدایت کیلئے ہمیشہ دنیا میں موجود رہتے ہیں۔

چنانچیا مسام شعرانی علیه الرحمة مقدمه 'طبقات الکبریٰ 'میں لکھتے ہیں کہ وہ شخص گویا' اُن اولیا کا زمانہ پا تا ہے اوراُ نکا کلام سنتا ہے جواُن کے تذکروں کا مطالعہ کرتا ہے، کیونکہ 'بُعد زماں ومکانِ صوریٰ منافی محبت وحضوری نہیں ہے' ۔

مصاحبت چه ضروراست آشائی (یعنی زمانه اورمقام کی دوری محبت وحضوری میں مانع نہیں ہوتی )۔

بقول مولا ناجلال الدين روميّ -

ایک زمانہ صحبتِ با اولیاء بہتر از صد سالہ طاعت بے ریا ترجمہ: (اللّٰدوالوں کی صحبت کا ایک گھنٹہ بےریاسوسال کی ریاضت سے بہتر ہے)

علی ہذا حضرات صوفیہ کرام کے محمود اور مستحن واقعات اوراُن برگزیدہ مستیوں کے ملفوظات (Sayings) کلام اللّٰہ کی سیح تفسیر اور احاد یثِ آنخضرت رسالت پناہ سلی اللّٰہ علیہ وسلم کا مکمل ترجمہ ہونے کی وجہ روحانیت وحقانیت سے بھری اور تعصّب ونفسانیت سے قطعاً معرّ الریاک) ہوتے ہیں۔

گفتهٔ او گفتهٔ الله بود گرچه از حلقوم عبدالله بود ترجمه: (اُس کا کہنااللہ تعالیٰ کا کہناہے اگرچہ وہ خداکے بندے کی زبان ہے ہو)۔

لہذامجھ بے بضاعت (کسی لائق نہیں) کوبھی حوصلہ ہوا کہ ان بے بہامو تیوں کی مزیدلڑی اوران معظر اور خوش رنگ پھولوں کا جدید گلدستۂ اگر مفید طرز اور مخصوص عنوان سے تیار ہوجائے تو صوفیہ جلیل القدر اور اولیاء کبیر الشان کے تذکروں میں اُردو کے ایک چھوٹے رسالہ کا اضافہ ہوجائے اور اس ناچیز کی خدمت سے اس جدید (Modern) زمانے میں اہل طالبانِ حق ، نوجوان ذی فہم طلباء کیلئے ایک تازہ خوانِ نعمت مل جائے اور وادی سلوک میں اُن کی طلب پختہ اور ہمت قوی ہوجائے۔ ساتھ ساتھ مجھ حقیر خادم کیلئے بھی فخر ومبابات کے واسطے کا فی ہوجائے۔ ان شآء الله العظیم۔

واضح ہوکہ جولوگ اپنی کوتاہ نظری اور قلّتِ وسائل واقفیت کے باعث غیر مانوس رَوْش کے فقراء کود کھے کرخدارسیدہ اور برگزیدہ ہستیوں کے انوارِ ولایت و آثارِ ہدایت سے بھی چیثم پوٹی کرتے ہیں، انہیں چاہیئے کہ اُن بزرگوں کے محمود وستحسن اخلاق واحوال سے واقف ہوکرایسی بدگمانی سے احتر ازکریں جس کا نتیجہ اُن کیلئے نقصان رساں ہوتا ہے۔

اَوُلِیَایِ تَحْتَ قَبَائِی لَا یَعوِ فُهُمْ غَیْرِی ۔ (حدیث) (ترجمہ) میر ے اولیاء (دوست) میری قباء کے نیچے ہیں۔ سوا میرے اُن کوکوئی نہیں پہچا نتا۔ یہی حال اَولیاء عُظام کا ہے کہ ہر چندوہ حضرات بھی ہمارے ثل بنی آ دم ہوتے ہیں اور ہمارے ساتھ رہے ہیں لیکن ہمارے اور اُن کے درمیان زمین و آسان کا فرق ہے۔ یہ اس لئے کہ ہماری بصیرت (دل) کی آئھوں پرغفلت کا وہ شکین جاب (پردہ) پڑاہے کہ ہم اُن کے مُرتبت و وِلایت اور منزلت ورفعت سے بالکل بخبر اور ارشاداتِ حقانیہ وَفحات روحانیہ کے تصرفات واثرات سے قطعی ناواقف رہتے ہیں۔

ماسوا اُس کثیر تعداد کے، وہ اہل خفاء اولیاء کہ جن کے آثار ولایت بصورت اسرار اِس قدر مخفی اور مستر (چھپے) ہوتے ہیں کہ اُن قدی صفات بندوں کے احوال سے اُن کے ہم مرتبہ معاصرین (ہمعصر) (Contemporaries) کو بھی قطعاً واقفیت نہیں ہوتی، اولیاء کرام کی وہ عزیز ہستیاں جوصاحبِ جِّت و ہر ہان ہیں اور جن کی ولایت کے ساتھ ، تو حیدر بّ العزت کی خدمت نشر واشاعت بھی وابستہ ہواوروہ خلق کی ہدایت کیلئے معمور ہیں اور جن کے فیضا نِ باطنی اور تصر ّ فات معنوی سے طالبین راوح قرمت مستفیض ہوئے، اُن کے نام نامی کتب سیر و تاریخ میں بکثرت مسطور ہیں۔ بس جس طرح اربابِ حقائق و معارف (صوفیہ کرام) کے ہر طریق میں بلحاظ تقر ّ ب و اختصاص (ہمت) اور بہا تنبارِ حال و وار دات (باطنی کیفیت) اور بجہت مشر بی (مسلک)، شروط و قیود ، عادات و خیالات جدا ہوت ' ہیں اِسی عنوان سے ہر فریق (امران اسی مرفریق اور قدر کے احتمال کے ہدایات و ارشادات میں بظاہر تفاوت (فرق) اور قدر کے اختلاف ہوتا ہے گودر حقیقت نتیجہ سب کا ایک اور مقصود واحد ہوتا ہے۔

الغرض رسالہ ہذا کی تالیف میں بالآ خریت فیہ کیا گیا کہ حضرات عارفین کے مقدس حالات کا اگر فراہم کرنا محالات سے ہو اس قدر میر مے فخر و مباہات (Pride of Glory) کیلئے کافی ہوگا کہ ہر دست صوفیہ باصفا کے چیدہ چیدہ ارشادات ہی مجتمع (جمع ) کئے جا کیں تو بھی موضوع (مروت کے اعتبار سے اہل طریقت کے مشارب و مذاقی سالک واخلاق کا آئینہ اور اُن کیلئے مفاد (فاکدہ ) کے حاصل کرنے کا ذریعہ ہوسکتا ہے۔ چنا نچہ جن مُستند کتب کے ارشادات مخصوص عارفین کے نام نامی کے ساتھ منسوب (Attribute) ہوں اور جن کی دلالت اور مرتبت کا اقر ار حضرات محقیقین نے اپنی تصانیف میں کیا ہو، اس رسالہ میں شامل کئے گئے ہیں۔ وہ کُتب حسب ذیل ہیں۔

1۔ '' طبقات الکبوری ''مصر کے مشہور مصنف اور محدث اور فقیہ وامام ابوالموا ہب عبدالو ہاب بن محمد شعرانی علیہ الرحمۃ کی تصنیف ہے جس میں محد ثانہ تحقیق و تدقیق کے بعد تقریباً چارسونفوں (بزرگانِ دین) کے حالات وارشادات قاممبند کئے گئے ہیں۔ جن میں طبقہ انصار و مہاجرین کے علاوہ تابعین اور تبع تابعین رضوان اللہ تعیم اجعین کے نام نامی شامل ہیں۔ جیسا کہ حدیث ہیں۔ جن میں طبقہ انصار و مہاجرین کے علاوہ تابعین اور تبع تابعین رضوان اللہ تابعین کے نام نامی شامل ہیں۔ جیسا کہ حدیث

توحيد ومعارف 🕳 توحيد ومعارف

شریف میں ہے۔ خیسُ الْقُسُرُونِ قَسُرِنِی ثُمَّ الَّذِینَ یَلُونَهُم ثُمَّ الَّذِینَ یَلُونَهُم (فرمایا نِی کریم اللَّی نَصب زمانوں میں بہتر میرا زمانہ ہے۔ اُس کے بعد اُن کا زمانہ اچھا ہے جومیر نے زمانے سے ملے ہوئے ہیں اس کے بعد جواُس سے ملے ہوئے ہیں )۔ 2-'' تذکرۃ الاولیاء'' : تصنیف حضرت شِخ فریدالدین عطّارنوراللّہ مرقدہ

3-'' **عبوارف السمعارف** '': تعنیف امام العارفین سراج السالکین حضرت شیخ شهاب الدین عمر بن محمر سهرور دی علیه الرحمة \_جومشرب صوفیه کی مستقل فقه اور مستندفیا و کی کا حکم رکھتی ہے۔

4-" احیاء العلوم": تصنیف جة الاسلام حضرت امام محرغز الی علیه الرحمة ، ایک لا جواب کتاب جوعارفین وصوفیهٔ کرام کے ہرمسکہ میں بکمال مباہات واستدلال کی جامع ہے۔

5-" **کشف المحجوب**": تصنیف مخدوم الهند حضرت سیرعلی ہجویری المعروف داتا گئج بخش بن مخدوم سیرعثان جلالی رحمة الله علیه بیس اور ارباب طریقت کا اس پرعمل در آمد بھے۔ رحمة الله علیه بیس اور ارباب طریقت کا اس پرعمل در آمد ہے۔

6- " نفحات الانس" : تصنيف مولانا عبدالرطن جامى عليه الرحمة

7- "غنية الطالبين" : تصنيف مجبوب رباني حضرت شيخ سيرعبدالقادر جيلاني رضي الله عنه

11-"نظام العمل فقراء"

(نمبر 8 تا 11 تصانف مرشدي ومولائي بحرالعلوم مولا نامجر عبدالقد ريصد لقى حسرت عليه الرحمة )

اس رسالہ کے باب میں حصہ اول تا چہارم''الاحسان والتصوف'' کی جدیدتر تیب سے استفادہ حاصل کرنے کے بعد اِس باب دوم'' تو حید ومعارف'' کے حصہ اول تا چہارم میں قارئین کیلئے اخلاقِ صوفیہ کے جملہ (42) بیالیس اوصاف کوجمع کیا گیا ہے اور اُن اوصاف صوفیہ کے متعلق حضرات عارفین کے ارشاداتِ قدسیہ کوغور وخوص سے مطالعہ فرما ئیں ۔'' تو حید ومعارف'' کی اِس جدید ترتیب اور خاص انداز سے قارئین معتبر ال کو بہ ہولت اِستفادہ ہوگا اور اُمید ہے کہ مجھ ناچیز وحقیر کی بے ربط اور پریشان تحریر ہونے کے باوجود قارئین کے شوقِ مطالعہ میں کوئی کی واقع نہ ہوگی۔

ساتھ ہی یہ بھی عرض کر دوں گا کہ اِس مجموعہ کی ترتیب یا تصری (Elucidation) میں کوئی کوتا ہی یاسہو (غلطی ) پائیں تو قارئین براہ کرم زیون تھیجے سے مرتبی نین فرمائیں ، اِس خادم کے قت میں دعائے خیر فرمائیں اور اللّدربّ العزت سے بعجز وانکسار دعا طلب ہوں کہ اپنے فضل وکرم سے اور اپنے حبیب صلی اللّٰہ علیہ والہ وسلم کے فیل میری اس حقیر سعی (کوشش )کو مقبولیت سے سرفر از فرمائے۔ آمین

خادم الفقرا سیدمحی الدین میرلطیف الله شاه قادری ٔ قادری MS.(ece),MIETE فرزندو حانشین ڈاکٹر حضرت خواجہ ابوالخیر میرمومن علی شاہ قادریؓ , « کشکول قادر بی<sup>»</sup>

(QUADRI'S HANDBOOK)

پابووم (SECOND VOLUME)

تو حيرومعارف

(MONOTHESIM & GENOSIS)

حصهاول PART I

# دل میرااس جا ندسے چہرے پیشیدا ہوگیا

سر میں پیدا اہمدِ مرسل کا سودا ہوگیا دونوں عالم میں اُجالا ہی اجالا ہوگیا نورِ احمد مصطفیٰ اللہ ہم اک کا جلوہ ہوگیا دونوں عالم میں اُجالا ہی اجالا ہوگیا نورِ احمد مصطفیٰ اللہ آ تکھوں میں پیدا ہوگیا اب حریم دل ہمارا گھر خدا کا ہوگیا سرفدا ان کے قدومِ پاک پر جب کردیا دل میرا مسکن حبیب کبریا کا ہوگیا آ تشِ عشقِ محمد نے لگادی آ گ یوں دل تو کیا سرتا پہ خود میں جل کے سرمہ ہوگیا خواجہ کوئین کا میں بندہ ادنیٰ بنا فضل یہ مجھ پر ہوا قطرہ سے دریا ہوگیا کیا بتاؤں حالِ دل جب دل نہیں باقی رہا ہوگیا آپ کی چشم کرم سے خواجہ کیکس نواز آپ کی چشم کرم سے خواجہ کیکس نواز آپ کی پشم کرم سے خواجہ کیکس نواز آپ کی پشم کرم سے دو کیا ہوگیا ہوگی

حضرت خالدوجودي و

## (PREFACE)

ایمان اور عمل: خدا تواب وعذاب دینے والا ہے۔عقیدہ سب ہی کا ہے مگرایک شخص عقیدہ میں پکار ہتا ہے کیکن عمل میں ہیا ( پیچھے )۔

دیکھو اسلام میں بعض باتیں اعتقادی ہیں۔ بعض اعمالی ہیں۔ مسلمان اعتقادتور کھتے ہیں اعمال میں ہیٹھے (پیچھے) ہوگئے ہیں۔ غیر (مسلم) اعمال میں اچھے ہیں (محنت کرتے ہیں) اعمال چونکہ عالم خارجی کی چیز ہے اس لئے اعمال میں اچھے لوگ عالم خارجی (دنیا) میں کامیاب ہور ہے ہیں اور اعتقاد چونکہ باطنی چیز ہے اور وہاں (باطن میں) تو خیر مسلمان کامیاب رہیں گے ہیں۔

[1] ایسه ان: ایمان بڑی چیز ہے۔ محمقالیہ کی تعلیم کانا م ایمان ہے۔ اس کے مقابل کسی چیز کی اہمیت نہیں۔ ہمکو ''ایمان' ملا محرصلی اللہ علیہ وسلم سے ۔ انکی اطاعت و محبت کوئیس چھوڑ نا محرصلی اللہ علیہ وسلم سے ہیں ہم اُن کے غلام ہیں۔ چنا نچے مجھے جو بات سمجھ میں آئی اسے سمجھا اور سمجھا بھی یہ کہ جو بات سمجھ میں آئی اس کے علاوہ بھی مراوالہی ہو اس پر بھی ایمان رکھتا ہوں المَنْتُ بِمُرَ ادِ اللّٰه مَّر مجھے یقین ہے شکن ہیں۔ اس چیز پر جومتو اتر سے ثابت نہ ہو میں تکم نہ لگا وَل جبتک کہ دلیلِ قطعی ونص سے ثابت نہ ہو۔

[2] بزرگ کا معیاد: یہ ہے کہ اگراس کے دل کوسب کے سامنے نمایاں کریں تو وہ کسی سے شرمندہ نہ ہو۔ بزرگ کے انتخاب میں ہم کود کھنا چاہئے کہ وہ شخص کسی کو تکلیف نہیں دیتا۔ کسی کونقصان نہیں پہنچا تا۔ اپنے فرائض پوری طرح اداکر تا ہے۔ اس کی محبت میں خطرات بند ہوجاتے ہیں اور اللہ یاد آتا ہے۔

[3] تمثیل دوام حضور: بیوی کوخاوندکادوام حضورت یعنی سب ذمداریول کو بیمجھ کر پورا کرتی ہے کہ ''میں خاوند کی بیوی ہوں اور اسلئے مجھ براس کی ذمد داری قائم ہے'' گویا ہمیشہ بیخیال کہ'' میاں سے اس کو کیا نسبت ہے'' اسے قائم رہتا ہے۔ گویا اُسے دوام حضور حاصل ہے اپنے خاوند کا۔ اسی طرح اگر بندہ کو بھی ہروقت (ہرکام کرتے وقت) اپنے رہ سے اپنی اُس نسبت کا خیال قائم رہ تو اُسے اللہ کا دوام حضور حاصل ہوجا تا ہے۔ دیکھو: اذکار وافکار تواب کی نیت سے نہیں کرنا چاہئے۔ بیوی اپنے فرائض بھی یہ جھ کرنہیں انجام دیتی کہ میاں اس کا معاوضہ دیگا۔ واضح ہوکہ صوفی وہی ہے جسے اللہ کی نسبت (Connection) کا ہمیشہ خیال رہے یعنی بالعرض (بندوں) سے معاملات کے وقت بھی بالغرض (بندوں) کو نہولے۔

[4] علم و معرفت: گلّی چیز کا جاننا 'علم' ہے۔اورا سکے شخصات (تفصیل) کے ساتھ بہجاننا ''معرفت' ہے۔ ایک اور فرق بھی ہے۔ ''علم' سے پہلے' 'جہل' ہونا ضروری نہیں جیسے علم الله (الله نے جان لیا یا اللہ کوعلم ہوگیا) اس کا مطلب یے نہیں کہ''علم''نہیں تھا،اب ہو گیا۔''جہل''اللہ کیلئے محال(ناممکن) ہے۔ گر''معرفت'' میں پہلے وہ چیز جانتے ہیں جسے نہیں جانتے تھے۔

[5] العام: خداہرایک کارب ہے۔ ہرایک کے دل میں ہدایت ڈالتا ہے یعنی ہر خض پر خدا کی طرف سے الہام (Inspiration) آنا ہے خواہ وہ سلم ہوکہ غیر مسلم۔ نادان ضائع کردیتا ہے اور بجھ داراُس سے فائدہ اٹھا تا ہے۔ یہاں تک کہ جانور کے دل میں بھی ڈالتا ہے۔ الہام کی مثال ایسی ہے جیسے چھماتی (Lighter) سے تو چنگاری نگل بے وقوف ضائع کردیتا اور سجھ داراُس چنگاری کو روئی (Cotton) میں محفوظ کر لیتا ہے۔ اُس آگ سے بہت سے دنیا کے خیر (بھلائی) کے کام لیتا ہے۔

لوگ خیال وخطرات کوفضول (بیکار) سمجھ کرضائع کردیتے ہیں۔ نہیں! اُس میں بھی الہام رہتا ہے۔ ایک اور بات کددل میں سکون ہواور یہ سکون کثرت ِذکر ہی سے پیدا ہوتا ہے توالہام سمجھ میں آتا ہے، ورنہ واہی تباہی۔ خیالات اور خطرات کا ہجوم ہو توالہام کی آواز سنائی نہیں دیتی اور ضائع ہوجاتا ہے۔

نبی یارسول کو جوالہام ہوتا ہے اُسکوا صطلاح میں 'وی' (Revelation) کہتے ہیں۔ 'وی' سب پر واجبِ تعمیل ہوتی ہے۔ [6] د خسا و تسلیم: اللہ تعالیٰ سے ناخوش ہوئے تو یہ 'رضاوتسلیم' کے خلاف ہے۔ اللہ تعالیٰ سے ناخوش ہوئے تو یہ فطری بات ہے ' رضا وتسلیم' کے خلاف نہیں۔ کھانے پینے اور دوسری تولیفوں کی بدسلو کی سے ناراض ہوئے تو یہ فطری بات ہے ' رضا وتسلیم' کے خلاف نہیں۔ کھانے پینے اور دوسری تولیفوں کا احساس کرنا یہ ' نفسِ مطمئنہ' کے خلاف نہیں۔ اللہ سے تو ناخوش نہیں ہیں۔

[7] **د حدت عام**: الله تعالی کی رحمتِ عام به اعتبار رحمٰن ہونے کے دوقتم کی ہے۔ [1] رحمتِ امتنانی (بے مائگے دینا)۔ [2] رحمت وجو بی (مائگنے اور طلب پر دینا)۔

یہ مانگنا بھی تین طرح کا ہے زبان سے، زبانِ حال سے اور زبانِ فطرت سے، (فطرت کے مطابق)۔ جو مانگے وہ دیتا ہے۔ اس دیتا ہے لیعنی طلب جائز ہویا مانگے وہ دیتا ہے۔ اس دیتا ہے لیعنی طلب جائز ہویا ناجائز پوری ہوجاتی ہے مگر جائز کا اثر و نیتجہ '' اور ناجائز کا اثر و نیتجہ ''غذاب وگرفت'' کی صورت میں نمایاں ہوتا ہے۔ اسلئے جائز اور اللہ رسول کے احکام کے مطابق طلب (زبان سے ہویا زبانِ حال سے) ہر حال میں خیر اور اچھی چیز ہے۔

[8] حق تعالیٰ کا جمال باکمال: اسکے دواعتبار ہیں۔ [ا] اطلاق [۲] تقدید [1] اطلاق: یہ حقیقت جمالِ ذات الهی ہے۔ (شان تنزیہ)۔عارف اِس جمال کا فنا فی اللّٰہ کی حالت میں مشاہدہ کرتا ہے۔

[2] تقئید: مظاہر حسیہ و روحانیہ میں اِس جمال کاظہوریا تجلی (شان تشبیہہ ) ہے۔

[9] غيب هويت :صوفيه كي اصطلاح مين مرتبه احديت كو كهتيه بين جس كي يافت (مشاہدہ) حق تعالى كيسواكسى كونہيں ہوسكتى ۔ اسكوغيب الغيب اور منقطع الاشارات يعنی دركنه ذاتِ حِق، بھى كہتے ہيں۔

[10] جلاء و استجلاء: حق تعالیٰ کے مراتب وجود میں وہ مرتبہ جس میں وہی اپنی ذاتِ مقدس کا کمال ملاخطہ فر ما تاہے، صوفیہ کی اصطلاح میں''جلاء'' یا'' کمالِ ذاتی ''کہلاتا ہے۔ اور جب وہ ذات اپنا ظہور ''مخلوقات'' میں کرتی ہے توصوفیہ اس کو'استحلا'' یا کمال اُسائی کہتے ہیں۔

[1] طلب: طلب کے لغوی معنی ڈھونڈ ھنے کے ہیں۔ صوفیہ کی اصطلاح میں حق تعالیٰ کی تلاش کو ''طلب'' کہتے ہیں۔ راہِ عبدیت وعبودیت سے عام طور سے یہ تلاش کی جاتی ہے۔ اس کو ''راہِ سلوک'' بھی کہتے ہیں۔

[2] تجرید: اینی خودی کون تعالی کی خودی میں فنا کردینا'' تجرید' ہے۔

[3] تفرید:غیرت مخلوق اورخودا پنفس کونظر سے دور کرنا اور تن کاحق ہی سے مشاہدہ کرنا'' تفرید' ہے۔ [4] محبت: ''محبت''مطائعہ جمال کے لئے باطن کا میلان (جھکا وَ) (inclination) ہے۔ جمال کا مطلب مرغوب وموافق شئے ہے۔اور''عشق''اُسی میلان کی شدّ ت کا نام ہے۔

[11] حبّ الله 'حبّ رسول' حبّ اولياء الله.

[1] صحیح بخاری کی روایت ہے **حضرت انس** تغرماتے ہیں کہرسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جس شخص میں بیرتین باتیں ہوں گی وہ حلاوتِ ایمان (ایمان کی مٹھاس) سے لطف اندوز ہوگا۔

[i] اللهِ اورأس كے رسول صلى الله عليه وسلم أس كوسب سے زياده محبوب ہوں ،

[ii] اگر کسی مے محبت ہوتو صرف اللہ کیلئے ہو،

[iii] اور كفر پررجوع ہونے كواسى طرح نا پسندجانے جس طرح آگ ميں ڈالے جانے كوجا نتا ہے۔

[2] حضرت ابو هريده رضى الله عنه حضور صلى الله عليه وسلم سے روايت كرتے ہيں كه فر مايا رسول الله عليه وسلم نے كه تم ميں سے كوئی شخص أس وقت تك مون نهو گاجب تك كه ميں أس كوأس كے مال باپ، اولاد اور دوسرے تمام لوگوں سے زيادہ محبوب نه ہوجاؤں۔

اِن احادیث کے مطابق حبُّ اللّہ ورسول واجب ہے جوشر طِ حلاوت ایمان ہے۔تشریح وخلاصہ احادیث میں ہے کہ پہلے درجہ پر رسول اللّه صلی اللّه علیہ وسلم سے محبت اللّه تعالیٰ ہی سے محبت ہے بعنی حبِّ محررسول اللّه صلی اللّه علیہ وسلم ہی عین ' حبّ اللّه' ہے اور دوسرے درجہ پر اولیاء اللّه ، اہلیٰ بیت اور صالحین ومؤمنین کی محبت اللّه کیلئے ہے علیہ وسلم ہی عین ' حبّ اللّه' ہے اور دوسرے درجہ پر اولیاء اللّه ، اہلیٰ بیت اور صالحین ومؤمنین کی محبت اللّه کیلئے ہے

لعِن أن سے محبت الحبّ لِله يا الحبّ في الله ہے۔ وہ اِسلے کہ اللہ تعالیٰ اُن سے محبت کرتا ہے اور وہ اللہ سے محبت کرتا ہے اور وہ اللہ سے محبت کرتے ہیں یُحِبُّهُ مُ وَیُحِبُّو نَهُ (ما کدہ -54) اور تیسرے درجہ یر' ایمان' سے محبت ہے۔

چونکہ اطاعت (Obedience) محبت کا لازمی نتیجہ ہے نہ کہ محبت اطاعت کا ۔لہذا اطاعت گذاروں (مومنوں) کیلئے محبت کرنے کی ترتیب وتر جیچ (Order of Preference) حدیثِ شریف میں بیان کی گئی ہے تا کہ اُن کے ایمان میں ''حلاوت'' بیدا ہواور اطاعت میں ''اخلاص''۔اس طرح حلاوتِ ایمان کیلئے مومنین کوحبّ اللہ اور اس کے مدارج کی تعلیم دی گئی ہے۔

معلوم ہوا کہ حبّ اولیاء و صالحینِ لِلّه و فی اللّه خود عین حُبِّ رسول الله صلی الله علیه و سلم ہوا کہ حبّ الله صلی الله علیه و سلم ہے۔ اور حبّ رسول اللّه عین حبُّ اللّه ہے۔ بیاسلے کہ اولیاء الله وصالحین سے محبت سالک کیلئے رسول اللّه علیه وسلم سے محبت میں معاون (مددگار) ہوتی ہے نہ کہ مانع کیوں کہ وہ حبّ رسول اللّه علیہ وسلم سے مجبت میں معاون (مددگار) ہوتی ہے نہ کہ مانع کیوں کہ وہ حبّ رسول اللّه علیہ میں سرشار ہوتے ہیں۔

حضور صلی الله علیه وسلم کا میر بھی ارشاد عالی ہے، فرمایا: جوجس سے محبت کرتا ہے وہ اُس کے ساتھ ہوگا (یہاں بھی وہاں بھی ) ۔ تو پھر اولیاء صالحین وانبیاء کے ساتھ رہنا ہی حزبُ الله (الله کی جماعت) میں شامل ہونا ہے۔ اور بہی وہاں بھی اور کا میابی پانے والے ہیں۔جسیا کہ سورہ مائدہ کی آیت 56 میں الله تعالی فرما تا ہے'' اور جواللہ اور اُس کے رسول اور ایمان داروں (مؤمنین) کو دوست رکھتے ہیں (چاہتے ہیں) وہ حزب اللہ ہیں اور بے شک حزب اللہ ہی غالب ہوگا''۔

اَللَّهُمَّ اِنِّى اَسُئِلُکَ حُبَّکَ وَ حُبَّ مَنُ يُحِبُّکَ (ترجمہ:اللی ہم کوتو فیق دے کہ کچھے بھی چاہیں اور تیرے چاہنے والوں کو بھی چاہیں۔ (تیرے دوستوں کی طرف سے ہمارے دلوں میں میل نہ آنے دے) آمین۔

(Faith, Islam, Omnipresence) ابیان، اسلام، احسان [12]

حدیثِ بخاری شریف میں ہے کہ جبرئیل اعرابی (گاؤں والا) کی شکل میں حاضر ہوئے اور رسول الدُّصلی الله علیہ وسلم سے تین سوالات کئے۔ [i] ایمان کیا ہے؟ [ii] اسلام کیا ہے؟ [iii] احسان کیا ہے؟ حضور صلی الله علیہ وسلم نے جواب میں جن سات (7) باتوں پر ایمان رکھنے کیلئے فر مایا وہ'' ایمان مفصل' ہے۔ اسی طرح پانچ اراکانِ اسلام پر پابندی سے ممل کرنے کو' اسلام' فر مایا۔ اور'' احسان' کے متعلق یہ ارشاد ہوا کہ آدمی اِس طرح عبادت کرے کہ گویا وہ اللہ تعالی کود کھے رہا ہے اور اگر وہ ایسانہ کر سکے تو پھر یہ سمجھے کہ اللہ اُس کو ضرور د کھے رہا ہے۔ جواب میں جبرئیل النگ نے ہر دفعہ یہ فر مایا کہ آپ اللہ اُس کے قراب کے تھے۔ اور تم کو تمہارے دین کی تعلیم دینے کی غرض سے تشریف لائے تھے۔



(QUADRI'S HANDBOOK)

باب دوم

(SECOND VOLUME)

صفتِ توبه و صفتِ آداب

(Penitence An Attribute & Etiquettes An Attribute)

حصهاول

PART I

توبه

میری اب لاج رکھ لینا سگِ دربار ہوں تیرا کرم کی ایک نظر کرنا میرے سرکار ہوں تیرا کہاں جاؤں کسے بولوں میرا ہے کون دنیا میں سوا تیرے نہیں ہے کوئی میرا یار، ہوں تیرا بجز تیرے میں کس کے آگے دامن اپنا پھیلاؤں تصدق اییا دے دینا ید مختار، ہوں تیرا شفاعت کا بھروسہ ہے تیرا یارجمتِ عالم عفو کردینا عصیال سید ابرار، ہول تیرا گل مقصود سے دامن میرا بھردے خدارا اب کر اب فضل اور بڑھا دے دستِ گوہر بار، ہوں تیرا تمنا خالد عاصی کی ہے تجھ یر فدا ہونا تو یوری کردے میں تو بس فدا اک یار ہوں تیرا

-حضرت خالد وجودیؓ عشكول قادريه

## 01 \_صفت توبه

(Penitence An Attribute )

1. سوال: توبدانسان کے شرف واختصاص کے واسطے گراں قدرسر مایہ ہے اِس قول کی وضاحت کرو؟

جواب: ''توبہ' گوابوابِ عمل وعبدیت کا پہلا باب (دروازہ) ہے کین در حقیقت توبه ایمان بالغیب کالازی نتیجہ اور ماضی کے سخت گنامول کیلئے مجرب نسخہ (Specific Prescription) بلکہ انسان کے شرف واختصاص & (Honour & کو اسطے گرال قدر رمر ما ہیہ ہے۔ کیونکہ خوو نخور الرحیم جان جلالہ فرما تا ہے نِعُمَ الْعَبُدُ إِنَّهُ آوَّابٌ (ص۔ ۳۰) (میر جہد) بہترین بندہ وہ ہے جو تو بہ کرتار ہتا ہے۔ اور حضور مرور ورعا لم رحمۃ العالمین صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمودہ (ارشاد) ہم جائے مُنہ السَّماءَ نَدَمُتُمُ إِنَّابَ عَلَیْکُمُ (ترجمہ) بہم جائے ہوکہ تہاری خطا کیں صرف ندامت کے ساتھ تو بہرکرنے کے بعد ہی آسان پر چڑھتی ہیں۔ بلکہ توبۃ الصوح (Real Repentence) کو بارگاہ ندامت کے ساتھ تو بہرکرنے کے بعد ہی آسان پر چڑھتی ہیں۔ بلکہ توبۃ الصوح (Obidiency) کی جانب رجوع ہونا اخراز (بچنا) اور منہیات (حرام چیزوں) سے اعراض (دوری) اور اطاعت (Obidiency) کی جانب رجوع ہونا الممد کی نوبہ کی تو بہرکو اللہ جموعی اللہ جموعی اللہ جموعی اللہ جموعی اللہ جموعی اللہ جموعی اللہ کے اور جونکہ تو بہرکو اللہ کی خون نوبہ کی اسلام کی جانب رجوع ہونا المحلوب کی تعربی کی خونہ کی اسلام کی جانب رجوع ہونا اللہ تو بھ تھو تو بہرکر واللہ تعالی کی طرف تا کہم فلاح پاؤ) ایک اللہ تو بھ تو تو بہرکر واللہ تعالی کی طرف تا کہم فلاح پاؤ) ایک الدین المنوب الدی جوتو بہرکر واللہ تعالی کی جانب الی توبہ جوتا گونیوب ہوجائے (ندامت کے ساتھ تو بہرکو)۔ ایکان لائے ہوتو بہرکر واللہ کی جانب الی توبہ جوتا گونیوب ہوجائے (ندامت کے ساتھ تو بہرو)۔

2. **سوال**: "توب" كى تعريف كيا باورتوب نصوح سے كيام راد ہے؟

جواب: ''توبہ' کی تعریف ہے ہے کہ حضور پُر نور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا اکنی کہ مُ تَوُبَةٌ لیعنی نادِم (شرمندہ عاجز) ہونا ہی ''توبہ' ہے۔اوراُسی کی شرح میں علائے محققین نے فرمایا کہ گناہ کاعلم (احساس) ہونا پھراُس پر نادم ہونا اور پھر قصد (ارادہ) کرنا کہ آئندہ اُس گناہ کو نہ کروں گا، یہ ''توبہ' ہے۔اور اِس کو'' توبہ النصوح'' بھی کہتے ہیں جوعوام الناس کا طریقہ تو بہ ہے۔گویا یہ ''توبہ' عوام' ہے۔اور مقربینِ حق کی ''توبہ' انانیت (Selfishness) سے پر ہیز اورخودی

(یوں مولاناعلیہ رحمۃ یا اور ماسوااللہ کو محو (نفی) کردینا ہے۔ بقول مولاناعلیہ رحمۃ یا مام راتو بہز کاربد بود! خاص راتو بہز دید خود بود ترجمہ: عوام کی تو بہر ائی سے بچنا ہے خواص کی تو بہ خود کود کھنے سے بچنا ہے دے سوال: صوفیہ کرام نے تو بہ و رجوع کے کتنے در جمقر رفر مائے ہیں واضح بیان کرؤ؟ جواب: صوفیہ کرام نے اس تو بہور جوع کے چود رجہ مقر رکنے ہیں۔

1- <u>جنانچدر جداول</u>: توبه اعمال: وه توبه ہے جس کار جوع اعمالِ فاسد (بُرے) سے اعمال صالح (اچھ) کی جانب ہے۔

2- <u>درجہ دوم، تو بہ زُباد</u>:۔وہ ہے کہ رجوع کرنار غبتِ دنیا سے اُس کی بے رغبتی کی جانب ہے۔

3- <u>درچسوم توب اہل حضور</u>: ۔ وہ تو بہ جس کا رجوع غفلت سے حضوری کی طرف ہے۔

4- درجه جہارم توبه مخلصان: -رجوع کرنا خلاق سئیہ (برے) سے اخلاق کسنہ (اچھ) کی طرف۔

5- درجہ پنجم توبہ کارفاں: - کہ اپنے حسنات، حق کی طرف رجوع کرنا - یعنی اپنے حسنات (نیکیوں) کو اپنے سمجھنے کئیں تو توبہ کرنا اور اِس توبہ کو واجب جاننا ہے ۔ چنا نچہ حضرت ابو محمد روئم بن احمد بغدادی (سریم جو وصال) کا قول ہے اَن تَتُوبُ مِن الْتَو بُهَ یعنی صدور (دونوں) کو جو فعل محمود ہے اگرا پنی طرف منسوب کر بے وائس سے توبہ کر لے ۔ ورجہ ششم توبہ موحدین: ۔ ما سواحق (مخلوق) کو حق کے ساتھ رجوع کرنا یعنی اہلِ تو حید (تو حید والے) غیر اللہ کی طرف نظر کرنا گناہ جانتے ہیں ۔ اور اُس سے توبہ کرنا واجب سمجھتے ہیں اور اس پرموحدین کا اتفاق ہے۔

زامدان از گناه توبه كنند عارفان ازعبادت إستغفار

(ترجمہ) زاہدین (پرہیزگار) گناہ سے توبہ کرتے ہیں جبکہ عارفین (اپنی خودی میں رہ کر) عبادت سے استغفار کرتے ہیں۔ جیسے فرمایا: حَسَنآثُ الْاَبُوار سَیّاتُ الْمُقُرِّبِیْنَ (حدیث) یعنی پرہیزگاروں کی نیکیاں مقربین کے گناہ ہیں۔ چیسے فرمایا: حَسَنآتُ الْاَبُوار سَیّاتُ الْمُقُرِّبِیْنَ (حدیث) یعنی پرہیزگاروں کی نیکیاں مقربین کے گناہ ہیں۔ چونکہ تو بسرایا حقانیت و روحانیت سے بھری ہوئی ہے اور ایسامحمود و مستحین (بہترین) فعل ہے کہ اللہ جل شانہ کی بارگاہ عظمت سے تائب صادق کو اِنَّ اللّه یُحِبُّ التَّوَّابِیْنَ (اللّه توبہ کرنے والوں کو پہند کرتا ہے) کا خلعتِ اعز از (Robe of Honour) مرحمت (عطا) ہوتا ہے۔

#### : ارشادات ارباب تحقيق:

4. سوال: توبه واستغفار کی اہمیت وفضیلت کے متعلق ارشاداتِ ارباب تحقیق بیان کروً؟

**جواب**: 1- <u>امیر اِلمؤمنین سد ناعلی این ابی طالب</u> رضی الله عنه سے اصحاب نے پوچھا کہ صورت نجات کیا ہے؟

ارشادہواالتَّوُبَةُ وَالْإِسْتَغُفَارٌ لَعِنى (نجات توباوراستغفار میں ہے۔ (عوارف المعارف)

آپ اُنے اپنے صاحبز ادوں سے فرمایا'' توبہ سے زیادہ گنا ہوں کومٹانے والی دوسری کوئی چیز نہیں۔'' (نورالا بصار)

2- امام جعفر صادق رضى الله عنه في فرمايا! عبادت بغير "توبه ورست نهيل كيونكه خدائ تعالى "توبه كوعبادت برمقدم

فرماتا ہے۔التا بُبُونَ الْعَابِدُونَ ، يعنى توبهر نے والے عبادت كزار بير - (عوارف المعارف)

اوريجي آپُ كاقول ہے اِسْتَبُطَلَأَ رِزُقُهُ فَلْيَكُثُرُ مِنَ الْإِسْتِغُفَارِ يَعِيْ (جس كي روزي مين وريكے، أس

كوكثرت سے استغفار پڑھنا چاہيئے۔ (طبقات الكبريٰ)

3- ابوالفيض ذوالنوُّن مصريُّ فِي فِر ماياكه تَوْبَةُ الْعَوَامِ مِنَ الذُّنُوْبِ وَ تَوْبَةُ الخَوَاصِ مِنَ الْغَفُلَةِ.

لعنی عوام گناہوں سے اور خواص غفلت سے توبہ کرتے ہیں۔ (احیاء العلوم)

یہ بھی آپ گا کا قول ہے کہ توبہ کی دوشمیں ہیں۔ایک'' توبہ انابت' جوبندہ خوف عذاب سے کرتا ہے۔اوردوسری '' توبہ استحیاء'' جوجلالتِ خداوندی کی شرم اللہ تعالیٰ کی بڑائی کے احساس سے کی جاتی ہے۔ (کشف الحجوب)

4- <u>حضرت ابویز ند بسطامیؒ</u> نے فرمایا که' توبهٔ طاعت' کینی جس میں سالکِ راہ طریقت کوخود بینی ہو، وہ ہزار گناہ کے برابر ہے، اِس سے توبہ کرے۔ (تذکرة الاولیاء)

5- <u>حضرت ابوبکرشان</u> کا فرمودہ ہے کہ تو بہ میں دیر (مُستی ) کرنا گناہ عظیم ہے۔ (عوارف المعارف)

6- حضرت ابوالحن شاذ لیؓ نے فرمایا کہ کوئی گناہ نہ بھی سرز دہوا ہوتو بھی اِستغفارا پنے پر لازم کرلو۔ آنخضرت

صلى الله عليه وسلم كےخوداستغفار كرنے سے نصيحت حاصل كرو۔ (تذكرة الاولياء)

7- الشيخ شهاب الدين عمر بن محرسم وردي في فر ما يا مخصوص نتائج توبه كے حيار ہيں۔

اوّل: محبتِ الله و الله يُحِبُّ التَّوَّابِينَ (الله توبكرنے والوں كوروست ركھتا ہے)

دوم: محودُ نُوبِ ( كناه كاچهاوينا) -التَّائِبُ مِنَ الذَّنُبِ كَمَنُ لَا ذَنُبَ لَهُ - (ترجمه) تا بُبايها بوتا

ہےجبیبا کہوہ گناہ کیا ہی نہیں۔(حدیث)

سوم: گناہوں کا نیکیوں سے بدل جانا۔ فَاُولْاِكَ يُبَدِّلُ اللهُ سَیِّا 'تِھِہُ حَسَنَاتِ۔ (الفرقان آیت 70) (ترجمہ) یہوہ لوگ ہیں جن کے گناہ کو اللہ تعالیٰ نیکیوں سے بدل دیتا ہے)۔

چھاد م: حاملین عرش کی طرف وعوتِ اختصاص کا ہونا۔ فَاغُفِرُ لِلَّذِیْنَ تَابُوُا۔ (یعنی) پس اللہ تعالیٰ مغفرت فرما تا ہے اُن لوگوں کی جوتو بہرتے اور رجوع ہوتے ہیں۔ (عوارف المعارف)

8- سدى ابراہيم دسيونی نے فرمايا كەتوبە گناه نەكرنے كے مضبوط اراده كانام ہے۔ يہ بھى ارشاد ہوا كه تَوبة أُلغَة الْخُواصِ مَحُو لِكُلِّ مَا سِوى الله تَعَالَىٰ۔ (ترجمه) توبة واص، ماسوى الله وكو (نفى) كردينا ہے۔ اور جب ايخ سى فعل يا قول پرمطلع ہوتے ہيں تو أسى كى نسبت توبه كرتے ہيں تا كه إن كے باطن (دل) ميں بينه گزرے كه به فعل ميرا ہے يا بيصفت مجھ ميں يائى جاتى ہے۔ (طبقات الكبرى)

#### تعارفِ ارباب تحقيق

10- امير المؤمنين على ابن ابى طالب رضى الله عنه: آپ بظامرروحانی فضل و اختصاص كے علاوه برادررسول، عمزادے، زوج بتول فاطمة ، حامل لوائے ولایت، سر چشمه سلاسل طریقت ہیں۔ ابوالحسن، ابوتراب كنيت ہے۔ كعبه ميں پيدا ہوئے۔ مسجد ميں شہادت پائی۔ روج ميں اس دار فانی سے جوار شاہد حقیقی میں تشریف لے گئے۔ نجف شریف میں مزار اقدس ہے۔

02-**امسام جعفر صادق** رضی اللہ عنہ: آپ امام ابن امام ہیں۔صادق لقب،محامد آپ کے محتاج اعادہ نہیں۔ <u>128 ج</u>میں سفر آخرت فرمایا۔مزار اقدس مدینه منورہ میں ہے۔

3-ابوالفیص ذوالنُون مصری علیه الرحمة: آپُّ کانام ثوبان ابراہیمُّ ہے۔نوبہ کے باشندے اور اہل طریقت کے پیشوا اور صاحب تصری ف بزرگ تھے۔ 245ھ جیرہ کی خانقاہ میں وصال ہوا۔لوگ کثرت سے جنازہ کے ساتھ تھے۔دیکھا گیا کہ سنر پرندوں کاغول اُن کی لاش کے اُوپر قبر تک سایہ کئے رہا۔

4- **ابو يزيد بسطامى** عليه الرحمة: آپُ حقائق گو اور فائق فهم اورشِّخ الموحدين تھے۔ آپُ كاوصاف محتاجِ بيان نهيں۔ <u>26</u>1 ھيں وصال ہوا۔ 5- ابو بکو شبلی علیه الرحمة: آپ خراسان کے باشندے سے گربغداد میں پیدا ہوئے۔ ابوقاسم جنید بغدائ کی صحبت سے فیض یاب ہوئے۔ 87 سال کی عمر میں \_\_33ء کے وسط میں وصال ہوا۔ بغداد میں مزار شریف ہے۔
6- ابوالحسن شاذلی علیه الرحمة: آپؓ کا نام علی بن عبداللہ بن عبدالجبار شاذلی ہے۔ "شاذلہ "افریقہ کے ایک گاؤں کا نام ہے۔ سلسلہ شاذلیہ کے شخ الطا گفہ ہیں۔ شخ نجم الدین اصفہائی اور ابن مشیش کی صحبت میں رہے۔ وعائے حزب البحر وحزب النصر آپؓ سے ہی منسوب ہے آپؓ کے اقوال رُموز سے معمور ہوتے تھے۔ چند جج کئے بلکہ علی کے ادادہ سے جارہے تھے کہ جو کے میں عندلیب کے صحراء میں عازم مملک بقاء ہوئے (وصال ہوگیا)۔ آپ کا مزارمقام درنے جو جہال قاھرہ میں ہے موجود ہے۔

7- شیخ شهاب الدین بن محمد سهروردی علیه الرحمة: آپُسلسله سهروردید کے مشهوراورصاحبِ مقامات بزرگ بین عوارف المعارف آپ ہی کی تصنیف ہے۔ 587ھ میں آپکا وصال ہوا۔

8- سيدى ابر اهيم دسيونى عليه الرحمة: آپ صاحب خرقه اورابل كرامت ِ ظاہره ومقامات فاخره رہے 674 ميں وصال ہوا۔ آپ كے اوصاف حميد الحتاج صراحت نہيں۔

# بزرگوں کی صحبت بڑی چیز ہے

بررگوں کی صحبت بڑی چیز ہے بررگوں کی نسبت بڑی چیز ہے میں ناچیز، ناچیز میرے عمل تمہاری عنایت بڑی چیز ہے ہے اس پر مدار جزائے عمل یہ اخلاص نیت بڑی چیز ہے نہ محمود باقی، نہ باقی ایاز کمالِ محبت بڑی چیز ہے فرشتوں کو ہے گرچہ قربت نصیب یہ تابع خلافت بڑی چیز ہے محبت پہ قائم ہے ساراجہاں محبوا محبت بڑی چیز ہے غنی دل ہے گو ہاتھ میں کچھ نہیں یہ کنیز قناعت بڑی چیز ہے براک جائے ہم باکرامت رہے محمد کی نسبت بڑی چیز ہے صدافت ہے مردانِ عالم کا وصف عزیزوا صدافت بڑی چیز ہے ضدافت ہوگی چیز ہے مدافت ہوگی چیز ہے خدا کا ہوں بندہ نبی کھی کا غلام مدافت ہوگی چیز ہے خدا کا ہوں بندہ نبی کھی کا غلام میں جیز ہے مدافت کی نسبت بڑی چیز ہے مدافت کی نسبت بڑی چیز ہے مدائی جیز ہے کی نسبت بڑی چیز ہے مدائی جیز ہے مدا

## 1-1 صحبتِ صالحين

(The company of Righteous)

5. **سوال**: محبتِ صالحين اور خدمتِ عارفين كى اہميت وفوائد پرواضح گفتگو كرو؟

جواب: طالب راوطریقت کے واسطے بعد توبہ واستغفار کے، یہی ایک صورت مفید و بہتر ہے کہ صالحین کی صحبت اور خدمتِ عارفین سے فائدہ اٹھائے۔

یاس واسطے کہ بستانِ صحبتِ عارفین کی خوشہوئے ہدایت وتوجہ خاص سے سادہ مزاج طالبان وادی طریقت کا دل ور ماغ جب معطر ہوجا تا ہے تو مُصول گل مقصود (حق) کی طلبِ صادق پیدا ہوتی ہے۔ یہی مجرب نسخہ امراضِ باطنی کے علاج کے واسطے رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے بکمال شفقت تعلیم فر مایا ہے۔ مُحسب وُ نُسب وُ ا مَسب کالصَّادِقِیْنَ (تو بہ 119)۔ یعنی کہ صادقوں کی معیت (صحبت) میں رہو۔

آ نچیزرمیشوداز پُر تُو آ ل قلبِ سیاه کیمیائیست که درصحبتِ دُرویشان اُست (ترجمه) مال وزر (دولت) کے سابی( ماحول) میں دل بالکل سیاه ( کالا ) ہوجا تا ہے۔جبکہ کیمیاء (اصل دولت) تو دُرویشوں (اللّٰدوالوں) کی صحبت میں ہے۔

توبہ کے ساتھ انسان کو اپنی اصلاح کی ضرورت ہوتی ہے۔ انسان روح وتن کے مجموعہ کا نام ہے۔ تن (جسم) کی اِصلاح (در تنگی) شریعت وطریقت سے ہوتی ہے۔ اِسی کا نام '' تزکید نشن' بھی ہے جوضح بیت صالح سے نصیب ہوتا ہے۔ ''تزکید نشن' بھی ہے جوضح بیت صالح سے نصیب ہوتا ہے۔

" يُسزَ كِينهِم " (سورة الجمعة آيت 2) ترجمه: انهيں پاك كرتے ہيں، سے معلوم ہوتا ہے كه كم اور چيز ہے تزكية فس اور چيز - سرور دوعالم صلى الله عليه وسلم تزكية فس صحابہ س طرح فرماتے ؟ كس كوسينے مبارك سے لگایا - كس كے سينہ پر ہاتھ مارا - كس كے دامن ميں إشاره سے بچھ عطاكيا اور وہ اپنے سينہ پرلگا لئے ۔ اكثر جوكوئى آپ كى صحبتِ عالى ميں آيا ' ايمان ومعرفت حق سے نوازا گيا۔

صحبتِ صالح کے ساتھ ساتھ بُری صحبت واغیار سے گریز وفرار بھی اختیار کرنالازمی ہے۔اس کئے کہ شیاطین

كشكول قادريي

الانس (انسانوں میں شیطان) کی تزویر (بھٹکانے) سے خیالاتِ فاسد کا ظاہر ہوناممکن ہے۔ جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے۔ الَّذِی یُوَسُوِسُ فِی صُدُورِ النَّاسِ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ۔

(ترجمہ: وہ جولوگوں کے دلوں میں وساوس ڈالتے ہیں وہ جنات اورانسانوں میں سے ہیں (سورہ الناس)۔

### ـ: ارشادات ِ ارباب تحقيق :ـ

6. سوال: صحبتِ صالحین کی تلقین کے متعلق ارشادات ارباب تحقیق بیان کرو؟

**جواب**: 1- حضرت بایزبسطامی جنفر مایا 'صحبتِ نیکال بہتر ہے کارنیک سے اور صحبتِ بدال بدتر ہے کاربیت '' کرۃ الاولیا )

- 2- حضرت ابو سعید حسن بصری نفر مایا اِنَّ صُحبَتِ الْاَشُرَارِ تُورِثُ سُوءَ الظَّنِّ بِالْاَحْيَارِ (رَحْمه) بُرُول كَي صحبت اخيار (اولياء الله) سے بنظن كرتى ہے۔ (كشف الحج ب)
- 3- حضرت ابوبكر طمستانى شن فرمايا: اگرتم ميں أدب كے ساتھ الله تعالیٰ کی صحبت ميں رہنے کی قدرت نہ ہوتو اُس (الله) کی صحبت ميں رہنے والے کی صحبت ميں رہو، تا کہ اُسکی صحبت کی برکت تم کو الله تعالیٰ کی صحبت ميں رہنے اُلے کی خبنے اُلے کہ سنتھ اُلے کی صحبت ميں رہنے اُلے کے سنتھ اُلے کی صحبت ميں رہنے اُلے کہ سنتھ اُلے کے سنتھ اُلے کے سنتھ اُلی کی صحبت میں رہنے والے کی صحبت میں رہنے والے کی صحبت میں رہنے والے کی صحبت میں رہنے والیہ میں رہنے والیہ کی صحبت میں رہنے والیہ میں رہنے والیہ کی صحبت میں رہنے والیہ کی میں رہنے والیہ کی رہنے والیہ کے رہنے والیہ کی رہنے والیہ کی رہنے والیہ کی رہنے والیہ کی رہنے وا
  - 4- حضرت ابو زکریا یعنی بن معاذ یفتر مایا تین شم کآ دمیوں کی صحبت سے احتر از کرولیعنی بچو۔

    ا یا فال عالموں، 2 نوشامدی فقیروں، 3 جابل صوفیوں سے ۔

    (طبقات الکبری وکشف الحجوب)
- 50- حضرت ابو عمرو السمعیل بن نجیدبن یوسف نے فرمایا جب الله اپنے بندہ کی بھلائی چاہتا ہے تو نیکیوں اور نیکیوں اور نیکوکاروں کی خدمت اُس کونصیب کرتا ہے۔ اور اُن کے اشاروں کو قبول کرنے کی توفیق دیتا اور نیکیوں کی راہیں اُس پر آسان کردیا ہے۔

  (طبقات الکبریٰ)
- 6- حضرت ابو عبدالله السنجري في فرمايابدول كي صحبت سي نيكول كي نسبت برمًا ني پيدا ہوتى ہے اور نيكول كي نسبت برمًا في پيدا ہوتى ہے اور نيكول كي صحبت سے بدول كي نسبت مُسنِ ظن (احيا العلوم)

تعارف ارباب تحقيق

- 1- ابو سعید حسن بصری علیه الرحمة: آپ کی ولادت 21 همیں مدینه میں ہوئی آپ کی والدہ ماجدہ ام المونین ام سلمدگی خادمتھیں آپ طریقت کے امام اور مشہور بزرگ تھے۔ جن کی تعریف وضاحت کی مختاج نہیں۔ آپ تابعین سے ہیں اور حضرت علی کی صحبت بابر کت سے سرفراز ہوئے اورام المونین حضرت ام سلمہ سے شرف رضاعت (دودھ پیئے) میسر آیا۔ آپ کا وصال بھرہ (عراق) میں 110ھ میں ہوا۔
- 2- ابوبكر طمستانی علیه الرحمة: آپ الم عمل میں فرداور زمدوتو كل میں يگانه تھے۔ ابراہیم فارس كی است كا شرف حاصل تھا۔ توحید پرتقر بركرتے تھے۔ مان میں وصال ہوانیثا پور میں مزارہے۔
- 3- **ابو زکریایحیٰ بن معاذ** علیه الرحمۃ:۔اپنے زمانے کے یکتائے روزگار تھے۔رَجاکے بیان میں اللہ تعالیٰ نے اُن کوخاص زبان دی تھی۔مدت تک بلخ میں رہے۔بعد نیٹا پورواپس آئے اور وہیں <sub>258</sub> ھیں سفر آخرت پیش آیا۔
- 4- **ابو اسمعیل بن نجید بن یوسف** علیه الرحمة: آپُ تُقه اور محدث اور صفاتِ تصوف سے آراسته اور ابوعبد الرحمٰن کیؓ (جوامام قشیریؓ کے پیرتھ) کے داداتھا ور ابوعثانؓ کے اصحابِ اجلّه میں شارتھا۔
- 5- حضرت ابو عبدالله السنجرى عليه الرحمة: -آپ عابدول كامام اورزامدول كسردار اورصوفيول كسردار المرول كسردار المرصوفيول كصدرنشين تص،طبقه ثاني مين آپ كاشاركياجا تا ہے۔

کشکول قادر <u>یه</u> صفتِ توبہ

## 1-2 پيرمعنوي

(Real Shaikh)

7- **سوال**: پیرمعنوی (مرشد کامل) کی ضرورت اورعظمت بیان کرو؟

جـــواب: جب تاثراتِ صحبتِ صالحين سے دفعہ خطرات وخيالات پخته مواور مُصول قرب الهي كامُستقل إراده جا گزیں (پیدا) ہوتو پھرضرور ہوا کہ اُس طریق نادیدہ (نامعلوم راستہ) کے سفر میں کسی رہبر شفیق (مرشد کامل) کی معيت (ساتھ) ہوُ' بفحوائے'' (بقول) الرَّفِيْقُ ثُمَّ الطَّريُقُ لِعِني بِهلِے رفیق پھرطریق بقول حافظ شیرازیٌ بكوئے عشق مُنهٔ بے دلیل راہ قدم کیم شدآ نکہ دریں رہ برہبر بے نرسید (ترجمہ) عشق (Love) کی گلی میں بغیر کسی رہبر کے قدم مت رکھ۔ کیونکہ بغیر رہبر کے اِس راستے میں (بہت لوگ) تم

ہو گئے (مقصد کونہیں پہنچ سکے)۔

وہ رفیق صادق بجزم رشد کامل کے جو' حَبُلُ الْمَتِیُن '' (مضبوط رسی) ہے اور کوئی نہیں ہوسکتا۔ کیونکہ بغیراُس کی مدد و دشگیری کے قرب اُحدی (قرب الٰہی) نصیب ہونا دشوار ہے۔ اِس کئے طالب کولازم ہے کہ پیر کامل کی تلاش کرے اوراُس کے واسطے اور وسیلہ کوا دب اور ارادت (بیعت) کے ہاتھوں سے مضبوط پکڑے۔ وَاعْتَصِهُوا ا بحَبُلِ اللهِ جَمِيعاً ( العمران 105) (لوگوالله تعالی کی رسی کومضبوطی سے پکڑو) اگریدرشته اُستوار (مضبوط) ہوجائے تو یقینی طالب اپنے مطلوب کے حصول (یانے) میں صادق ثابت ہوا اوراُس کی طلب عنایت شیخ سے کامل ہوجائے۔

سابیچق برسر بنده بود عاقبت جوئنده يائنده بود

(ترجمه)الله تعالیٰ کاسایه (حمایت) بندے کے سریر ہوتا ہے جوعافیت ڈھونڈنے والا پالیتا ہے۔ چنانچہ جملہ اربابِ حقائق ومعارف کا اتفاق ہے کہ طالب راہِ طریقت ظلِ حمایتِ پیراور دستگیر کامل (پیر کامل کی نگہبانی)سے شاد کام اور فائز المرام ( کامیاب) ہوتا ہے۔ چنانچہ حضرات صوفیہ متقد مین نے شدّ ت سے إرادتِ پير کی ہدایت کی ہے اور شیخ کامل کے نشانات ومقاماتِ فاخرہ کے حقیقی صفات بھی بیان فرمائے ہیں۔

### ارشادات ارباب تحقيق

8۔ سوال: ارادتِ پِرِكائل كى ہدايت اور شخ كائل كى نشانيوں اور مقامات كے متعلق ارشاداتِ ارباب تحقيق بيان كرو؟ جواب: 1-حضرت ابوهريره رضى الله عنه سے ولى كى صفت دريافت كى گئى تو آپ نے فرمايا: ۔ آلموَلِي هُوَ الصَّابِرُو تَحُتَ الْاَمْرِ وَ النَّهُي (ترجمه) ولى وہ ہے جواللہ تعالی كے امرونہى كے تحت ميں صبر كرے ۔ (كشف الحجوب) 2- ابو عثمان سعيد بن سلام عليه الرحمة: نے فرمايا آلولِي قَدُ يَكُونُ مَسْتُورًا وَلَا يَكُونُ مَشْهُورًا وَلَا يَحُونُ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

يه بھی فرمایا کہ ولی بھی مستور (چھیا) ہوتا ہے کیکن مفتون (فتنہ میں مبتلا) نہیں ہوتا۔ (طبقات الکبریٰ)

3-**ابوالحسن بن احمد بو سنجی** علیه الرحمة نے فرمایا ؟جس کا باطن اُس کے ظاہر سے اُفضل ہووہ''ولی'' ہے اور جس کا باطن وظاہر کیسال ہووہ'' عالم'' ہے۔اور جس کا ظاہر باطن سے بہتر ہووہ'' جاہل'' ہے۔(طبقات اللہ با

4- **ابو عثمان سعید بن سلام مغربی** علیه الرحمة: \_ نے فرمایا کہ جس نے فقیروں کی ہم نتینی پرامیروں کی صحبت کومقدم رکھا اُس کواللہ تعالیٰ مُر دہ دلی میں مبتلا فرما تا ہے۔ (طبقات الکبریٰ)

5-**ا بو علی جر جانی** علیه الرحمة نے فرمایا! ولی وہ ہے جوابیخ حال (باطن) میں فانی اور مشاہدہ کق میں باقی ہواس کواینے وجود کی مطلق خبر نہ ہواور نہ بغیر معیت حق اسکوقر ارہو۔ (کشف الحجوب)

6- ابو سعید احمد بن عیسیٰ خواز علیه الرحمة نفر مایا اولیاء الله کی دو زبانیں ہوتی ہیں ایک ظاہری اور ایک باطنی ۔ پس ظاہری زبان سے تو وہ مریدوں کے جسموں سے باتیں کرتے ہیں۔ اور باطنی زبان سے اُن کی روحوں سے سرگوشیال (Whisper) کرتے ہیں۔

(طبقات الکبریٰ)

7- شیخ ابوالمواهب شاذلی علیه الرحمة نے فرمایا: بعض اولیاء اپنے سپچ مرید کو اپنے مرنے کے بعد اپنی زندگی کی حالت سے زیادہ فائدہ پہنچاتے ہیں۔ یہ بھی فرمایا کہ میں نے اپنے پیرا بوعثمان مغربی علیه الرحمة کو یہ کہتے سنا ہے کہ جب کوئی شخص ولی کی قبر کی زیارت کرتا ہے تو وہ ولی اس کو پہچانتا ہے اور جب سلام کرتا ہے تو اس کو جواب دیتا ہے۔

- کے جب کوئی شخص دلی کی قبر کی زیارت کرتا ہے تو وہ ولی اس کو پہچانتا ہے اور جب سلام کرتا ہے تو اس کو جواب دیتا ہے۔

اوریہ بھی آپ کا قول ہے کہ اولیاء ایک گھرسے دوسرے گھر کی طرف نقل کرتے ہیں۔اس لئے مرنے کے

بعدائن کی و این ہی حرمت (تعظیم) کرنا چاہیے جیسی کہ حالت حیات میں کرتے تھاور فرمایا کہ ولیوں کے ساتھ اوب کے ساتھ برتا وکرو۔ اولیاءاللہ کو بہت ایسے اُمور کی اطلاع ہوتی ہے جسکی علماء کوا طلاع نہیں ہوتی ۔ (طبقات الکبریٰ) 8- ابعو ییزید بسطامی علیہ الرحمۃ کا قول ہے کہ' ولیوں'' کی کرامات کے حصے مختلف طور پر چار اساء الہی (Epithets) سے ملاکرتے ہیں۔ ''الاقل'' ''الآخر'' ''الظّاہر'' ''الظّاہر'' ''الظّاہر'' ''اللّاقل'' ''اللّاقل'' ''اللّاقل'' ''اللّاقل'' ''اللّاقل'' ''اللّاقل'' ''اللّاقل'' '' اللّاقل'' کے اصحاب، قدرت کے جائیات دیکھا کرتے ہیں اور جو مظہر''اسم الباطن' ہیں وہ دلوں کے اندر جو گزرتا ہے اس کو ملاحظہ کرتے ہیں۔ اور''اسم الباطن' ہیں وہ دلوں کے اندر جو گزرتا ہے اس کو ملاحظہ کرتے ہیں۔ اور''اسم الباطن' عیں۔ اور''اللخر' والے آئندہ واقعات کو پیشِ نظر رکھتے ہیں۔ الاول''جن کے حصہ میں ہے، اُن کا شخل گذشتہ واقعات ہیں۔ اور''اللخر' والے آئندہ واقعات کو پیشِ نظر رکھتے ہیں۔ ایس اُس شخص کے سواجس کی تدبیر (حکمتے عملی ) کا فیل اللہ تعالیٰ ہوتا ہے، ہرا یک کا مکا شفہ (علم ) اس کی طاقت کے انداز سے ہوتا ہے۔ (طبقات الکبریٰ)

### تعارف ارباب تحقيق

- 1- حضر ت ابو هريره رضى الله عنه: آپ اصحاب رسالت مآب سلى الله عليه وسلم مين مشهور محدّث اور برئے عابد وزاہدا ورعندالله خلق کی خدمت کرنے والے ہیں -78 سال کی عمر میں مدینه منوره میں انتقال فر مایا اور وہیں مدفون ہیں -
- 2- ابو عشمان سعید بن سلام مغربی علیه الرحمة: '' کوکب' آپُکاوطن ہے جو قیردان کا ایک گاؤں ہے۔ ابوعلی بن الکا تبُّ کے مریداور حبیب مصری ًوا بوعمر خارجی کے صحبت یافتہ ہیں عرصہ تک حرم شریف میں مقیم رہے۔ آخر نیشا پور گئے اور وہیں میں جیدے میں داعی اجل کو لبیک کہا۔
- 3- ابوالحسن بن احمد بو سنجى على الرحمة: آپُ مقام خراسال كون شناس جوانمر دول ميں تھ۔ ابوعثانٌ سے ملے عراق ميں ابن عسكا وَ جريزيٌ كے ساتھ رہے۔ شام ميں طاہر مقدیٌ ،ابوعمر وشقیؓ كی صحبت ميں رہے۔ اکثر مسائل ميں شبل سے گفتگو كی علوم توحيد، علوم معاملات ميں آپُ وكمال حاصل تھا۔ حُسن واخلاق وفتوحات وتجريد كي مسائل ميں تيا دہ ماہر تھے۔ 348 ھيں انتقال فر مايا۔ آپؓ كی تصانف كثرت سے ہیں۔
- 4- ابو عملی جرجانی علیه الرحمة: آپُّ کے ہم عصروں میں بہت متازصوفی اور مقدس بزرگ تھ، ایک کثیر

كشكول قادريه

تعدادِطالبين آپ سے فيضياب ہوئی۔امام طريقت مانے جاتے تھے۔

5-**ابو سعید احمد بن عیسی** علیه الرحمة : وطن مالوف بغداد ہے۔ ذوالنون مصری اور سری سقطی کی صحبت سے سرفراز ہوئے ۔ تبحرو تقدس میں'' فرد'' تھے۔ 297 ھیں وصال ہوا۔

6- شیخ محمد ابوالمواهب شاذلی علیه الرحمة: آپجلیل القدرصوفی تھے۔ رشحاتِ زبانیظم کهی۔ توحید میں تقریر کی شرح'' حکم و کتاب القانون'' کے مصنف ہیں جوتصوف کی بے مثل کتابیں ہیں۔ صوفیہ مصر کے صدر نشین رہے۔ وولی مصل وصال فرمایا۔

### <sub>1-1</sub>ارادت پیرکامل

(Promigiance & Devotion of Shaikh)

و. سوال: ارادتِ پیرسے کیامراد ہے، سالک راوح کیلئے ارادتِ پیرکی ضرورت، اہمیت بیان کرو؟

یہ بھی مسلّمہ ہے کہ عموماً راہ طریقت میں کا میابی وترقی ارادتِ شخ پر موقوف و منحصرہے۔ کیوں کہ اُس دشوار گزرِ راہ سے گزرنا بجزعنایت وسر پرستی شخ دیگر ذرائع سے ناممکنات ومحالات میں سے ہے۔

دست رامسيار بُرَد در دستِ بير حق شداً ست آن دستِ أورا سخت گير

(ترجمه)اینے ہاتھ کوحوالے مت کرسوائے بیر کے (ہاتھ کے)

حق (سے) ہے اس ہاتھ کو مضبوط کیڑے رہ

چنانچہ سالک (طالب حق) راوحق میں پیرکامل (Sober & Perfect Shaikh) کی اتباع میں اگر مطیع و مستقل ہے اور پیشواء برحق کی ہدایت کے مطابق عمل پیرا ہوا تو ضرور شوق و وصالِ الہی سے دل معمور اور انوارِقُر ب کی دِید سے قلب (دل) مسرور (خوش) ہوگا۔ کیونکہ اطاعتِ پیرعین اطاعتِ خدا و رسول ہے۔ چونکہ ذاتِ پیررا کردی قبول ہم خدا در ذاتش آ مدہم رسول ترجمہ: جبکہ تو پیر کی ذات کوقبول کرلیا ہے۔ اس میں خدااور رسول آیسیہ کی ذات بھی شامل ہے۔

10. **سوال**: مريدايينم شدكوكيول جابتا ہے؟

جواب: الْحُدِّ فِي الله ِ (الله واسط محبت کرنا) بڑی چیز ہے۔ حدیث شریف میں ہے کہ 'الله کے واسط محبت رکھنے والوں کیلئے نور کا منبرلگایا جائےگا'۔ جس پر پیغمبر بھی غبطہ (آرزو) کریئے۔ مریدا پنے شخ (مرشد) کو کیوں چا ہتا ہے؟ الله کے واسطے چا ہتا ہے تو پھر۔ ' اُلُحُبُّ فِی الله ' دونوں کے درمیان ہے۔ چنا نچہ ایک موقع پر حضور رسول مقبول صلی الله علیہ وسلم کا ارشاد عالی ہے۔ الْمَدُهُ مَعَ مَنُ اَحَبَّ وَ اَنْتَ مَعَ مَنُ اَحَبَبُتَ ۔ یعنی جوجس کو چا ہے (محبت کرے)، وہ اُس کے ساتھ رہے گا اور تم جس کو چا ہو، اُسکے ہی ساتھ رہیں گے۔

بے عنایات حق وخاصانِ حق گرملک باشد سیہ مستش ورق (ترجمہ)اللّٰد تعالیٰ کی عنایت کے بغیراوراُس کے خاص محبوب اولیاء کی مہر بانی کے بغیر اگر بادشاہ بھی ہو تو اُس کے اعمال سیاہ ہوگئے۔

### ارشادات ارباب تحقيق

11. **سوال**: ارادت و بیعتِ پیرکامل کی اہمیت وفوا کد کے متعلق ارشادات ارباب تحقیق بیان کرو؟

جواب: 10- شیخ عدی بن مسافر اموی علیه الرحمة نے فرمایاتم اپنی پیرسے فائدہ نہیں اٹھا سکتے مگر اسی صورت میں کہ تمہار اعتقادائس کی نسبت تمہارے ہراعتقاد سے بڑھا ہوا ہو۔ اور جب ایسا ہوگا تب وہ تم کو اپنے حضور میں دیکھے گا۔ اور اپنی غیبت میں تمہاری حفاظت کرے گا اور اپنے اخلاق سے تم کو آراستہ کرے گا۔ اور تمہارے باطن کو اپنے اِشراق (نور) سے روشن کریگا۔ (طبقات الکبریٰ)

02- شیخ ابوالنجیب عبدالقادر سهروردی علیه الرحمة نے فرمایا تصوّف کا اول علم ۔ اوسط عمل اور آخر خدائی دین ہے۔ پس علم تو مراد (حق) سے پردہ اٹھادیتا ہے۔ اور عمل طلب حق میں مدددیتا ہے۔ اہل تصوف کے نزدیک سب سے افضل سانس کا شارہے۔

یہ بھی فرمایا کہ اہلِ تصوف کے تین درجے ہیں۔ مرتبد جویاں۔ متوسط پرَ ان۔ منتہی رسیدہ۔ پس مرید صاحبِ وقت (ظاہر) ہے۔ متوسط صاحبِ حال (باطن) اور منتها صاحبِ یقین (احسان) ،اس کا ظاہر خلق کے ساتھ اور باطن حق کے ساتھ ہوتا ہے۔ اور بیسب حالتیں نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے احوال سے نقل کی گئی ہیں۔ (طبقات الکبریٰ)

03- شيخ ابوالمسعود ابى العشائر عليه الرحمة فرمايا! جن أصول پر "مر يد" كواپ معامله كى بنياد رصى چابيك وه چار (4) بين -

- -1 حضورِقلب کے ساتھ زبان کواُس (اللہ) کے ذکر میں رکھنا۔
  - 2\_ أسكيم اقبه (Meditation) برقلب (ول) كومجبور كرنا-
- ٥- أس كيلي نفس مواوموس (نفسانی خواهشات) كی مخالفت كرنا۔
- 4- اُس کی عبودیت (Servitude) کیلئے لقمہ کی صفائی (پاکی) ڈھونڈنا۔

اور بیکھی فرمایا کہ جو چیز (عمل یا کام) اللہ تعالیٰ کی یاداوراُ سکے ذکر سے غافل کرے وہ دنیا ہے۔ لہذا جو شخص تم کو دنیا یاد دلائے اور تمہارے سامنے اُس کی تعریف کرے اُس سے بھا گو۔ اور جو شخص اپنے مولا سے تمہاری غفلت کا سبب ہواُ س سے منہ بھیرلو۔ اور یہ بھی فرمایا کہ دل کی درسی تو حید (Monotheism) اور صدق (Honesty) میں ہے اور اُس کا بگاڑ شرک (Polytheism) اور ریا (Show/Hyprocrisy) میں ہے۔

- 04- ابو على محمد بن رودبارى عليه الرحمة في ما الله وَ الله و الله
- 05- مولانا جلال الدین علیه الرحمة نے فرمایا! مَنُ لَا شَیْخَ لَهُ لَا دِیْنَ لَهُ (یعنی جس کاکوئی شیخ نہیں اُس کا دین نہیں)۔ اور یہ بھی فرمایا کہ اللہ تعالی کے مقبول بندے (بزرگانِ دین) قلب (دل) کے مخبر (حال یا کیفیت بتانے والے) اور جاسوس (راز دار) ہوتے ہیں۔ اِسلئے اُن کی خدمت میں (صحبت میں) جائے تو حضورِ دل اور یقین سے بیٹھنے کی سعادتِ سرمدی (Eternal Felicity) نصیب ہوتی ہے۔

  (کشف الحجوب)

### 06- **سیدی ابراهیم دسوتی** علیه الرحمة نے فرمایا:

- 1- مریدکا"راس الخیال" (بلندخیال) محبت اور تسلیم (موافقت) پر ہے اور معاندت (Enimity) و مخالفت کی سپر ڈال دینا (ختم کردینا)، اور اینے پیرکی مرُ اور مرضی ) اور حکم کے تحت میں آرام لینا (راضی رہنا) ہے۔
- 2- قلب کی اُولا د (مریدین) صلب کی اولا د (بیٹے، بیٹیاں) سے بہتر ہے۔ اِس کئے کہ ملبی اولا دکومیراث میں ظاہری ترکہ ملتا ہے۔اور قلبی اُولا دکومیراثِ اُسرارِ اللّٰہی میں باطنی حسّہ ملتا ہے۔
- 3- مرید پرواجب ہے کہا پنے پیر کی إجازت کے بغیر بھی کلام نہ کرے۔اگراُس کاجسم (Physical) حاضر ہوتو اجازت لے لےاورا گرغائب (دور) ہوتو قلب (دل) کے ذریعے اجازت طلب کرے۔
  - 4- مرُ يدفصاحت وبلاغت (بيهودهَ الله دنيا) مين مَشغول مواتو طريقت أس سے رخصت مهوئی۔
- 5-اگرتم چاہتے ہو کہا پنے ربّ کے پاس مجتمع (حاضر) ہوتوا پنے باطن کو بدی اور نیت بدسے پاک رکھیں اور اللہ تعالیٰ کی مخلوق میں سے کسی کی نسبت اپنے دل میں بُر انی کوجگہ نہ دو۔
  - 6- جس میں خلق اللہ (مخلوق) پر شفقت ہمدر دی کرنے کی صفت نہ ہووہ اہل اللہ کے مرتبوں تک نہ پہنچے گا۔
- 7- مَنُ عَرَفَ نَفُسَهُ فَقَدُ عَرَفَ رَبَّهُ \_ لِيعِيْ جِس نے اپنفس کو پہچانا اُس نے اپنے رب کو پہچانا ، کے حقائق تم پر کھل حائیں ۔ (طبقات الکبری)

### 07- سید علی خلف سید محمد وفا علیه الرحمة نے فرمایا:

- 1- جس نے اپنے مرشد کا تقرب خدمت کے ذریعے سے حاصل کیا ، اُسکے دل سے اللہ سخاوت کیساتھ قریب ہوا۔
- 2- مَنُ آثَرَ اُسُتَاذَهٔ عَلَىٰ نَفُسَهِ كَشَفَ اللهُ تَعَالَىٰ لَهُ عَنُ خَطِيْرَةِ قُدُسِهِ \_ (ترجمه) جس نے اپنے مرشد کو اپنی جان پر مُقدم رکھا، الله تعالی نے اُس کیلئے اپنے خطیرہ قدس (عالم علوی ومثال) کو کھول دیا۔
- 3- جس نے اپنے مرشد کی بارگاہ کو نقائص (Defects) سے منزہ (Free) سمجھا، اُس کو اللہ تعالیٰ نے خصائص (Excellence)
- 4- إِنَّمَا كَانَ اُسْتَاذُكَ اَعُلَمُ بِكَ مِنْكَ لِلَانَّهُ هُوَ حَقِيْقَتُكَ وَ اَنْتَ ظُلُمَتُكَ (رَجمه) تيرامُر شِد بَحَمَو بَانَمَ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ بِكَ مِنْكَ لِلَانَّهُ هُوَ حَقِيْقَتُكَ وَ اَنْتَ ظُلُمَتُكَ (رَجمه) تيرامُر شِد بَحَمَو تَعَلَمُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّالِمُ

عشكول قادريه

5- مَعَرَفَتِکَ بِحَقِيُقَتِکَ عَلَىٰ قَدُرِ مَعَرِ فَتِکَ بِأُسْتَاذِکَ \_ (ترجمه) ثم أَس قدرا پَی حقیقت کو پیچانو گ جس قدراین مُر شِدکو۔

6- مَنُ لَيُسَ لَهُ اُسْتَاذٌ لَيُسَ لَهُ مَوُلَىٰ. وَمَنُ لَيُسَ لَهُ مَوُلَىٰ فَالشَّيْطَانُ بِهِ اَوُلَىٰ \_ (ترجمه) جس كا كوئى مرشد (پير) نہيں، اُسكا كوئى مولىٰ نہيں اور جس كا كوئى مولىٰ نہيں اُس كيلئے شيطان اُولى ہے (ليعنی اُس كا مولى ہے)

- مُرید کی اینے مُرشد سے کا میاب ہونے کی تین علامتیں ہیں۔

(۱)۔ اُس کوسب سے زیادہ دوست رکھنا۔ (۲) جو پچھاُ س سے سُنے اُس کو مان لینا۔ (۳) اُس کے گل شیوؤں (طرز عمل) میں موافقت (رضامندی) کے ذریعہ سے اُس کے ساتھ رہنا۔ (طبقات الکبریٰ)

### 08- **شيخ محمد ابوالمواهب** عليه الرحمة نفرمايا:

1- مریدصادق اپنی تجرید (فنافی الشیخ) کے بعد پیرکا''عین'' ہوتا ہے۔

2- تم اُسی صورت پر ہوجس پرتم اپنے پیرکو''مشاہدہ'' کرتے ہو۔اسلئے جیسا چا ہومشاہدہ کرو۔اگرتم اسکو ''خلق''مشاہدہ کرتے ہوتو تم خلق ہو،اوراگر''حق'' تو تم حق ہو۔

3- مرید کیلئے ایک لازمی شرط یہ ہے کہ جوحد باندھ دی گئی ہواُس سے باہر نہ نکلے۔ (طبقات الکبریٰ)

### تعار فِ ارباب تحقيق

- 01- شیخ عدی بن مسافر اموی علیہ الرحمۃ: ۔ آپ مخصوص علمائے طریقت میں سے تھے۔ تمام عمر سخت اور نہایت دشوار مجاہدات کرتے رہے۔ اکثر بحرِ محیط کے چھٹے جزیرہ میں اور بھی ہنکاد میں جوموصل کے پہاڑ کے قریب ہے رہے تھے۔ مگر مقام باسی کو جوفرات کے کنارہ پر ہے وطن بنایا تھا۔ اور وہیں جوجے سے میں انتقال ہوا اور جوتکیہ آپ کے نام سے موسوم ہے اُس میں فن ہوئے۔
- 02- شیخ ابوالنجیب عبدالقادر سهرور دی علیه الرحمة: لقب ضیاء الدین ونجیب الدین ہیں۔ آپ گا نسب حضرت ابوبکر صدیق کی پہونچتا ہے۔ ہمیشہ عالمانہ لباس زیب تن فرماتے تھے۔ اللہ تعالی نے آپ کو قبولیت تام عطافر مائی تھی اور آپ کی ہیب کامل لوگوں کے دلوں میں ڈال دی تھی۔ جن بزرگانِ دین آپ کی صحبت سے مستفیض ہوئے اُن میں شخ شہاب الدین سہروردی میں شخ عبداللہ بن مسعود ورمی آخرتک آپ کی صحبت میں بغداد

میں رہے میں قصال ہوا۔ اپنے مدرسے میں جو دجلہ میں تھا دن ہوئے۔

- 03- شیخ ابوالمسعود ابی العشائر علیه الرحمة: مضافاتِ عراق کے رہنے والے مشہور مشائخینِ مصریبی العشائر علیه الرحمة نصر من اللہ علیہ الرحمة علیہ الرحمة نصر کردگ سے تھے۔ آپ کی صحبت سے بڑے بڑے بزرگ جیسے حضرت داؤد مغربی اللہ عن اور حضرت خضر کردگ مستفیض ہوئے۔ ورشوال 624 میں قاہرہ (مصر) میں وصال ہوا۔ کو مِقطم کے دامن میں مزار ہے۔
- 04- سیدی ابر اهیم دسیوتی علیه الرحمة: آپُ اہل خرقه اور صدر نشین بزرگ اور صاحب کرامت ظاہرہ و مقامات فاخرہ اور بھائن بزرگ اور امیں سے تھے جن مقامات فاخرہ اور بھائن بزرگوں میں سے تھے جن کو اللہ تعالیٰ نے مخلوق کی رحمت کیلئے خلعت وجود بخشا (پیدا فرمایا) موجود کی محمد کیلئے خلعت وجود بخشا (پیدا فرمایا) موجود کی محمد کیلئے خلعت وجود بخشا (پیدا فرمایا) موجود کی رحمت کیلئے خلعت وجود بخشا (پیدا فرمایا) موجود کی رحمت کیلئے خلعت وجود بخشا (پیدا فرمایا) موجود کی رحمت کیلئے خلعت وجود بخشا (پیدا فرمایا) موجود کی رحمت کیلئے خلعت وجود بخشا (پیدا فرمایا) موجود بخشا (پیدا فرمایا) -
- 05- **مولانا جلال الدین** علیه الرحمة: ۔ آپؓ کومولاناروی ؓ بھی کہاجاتا ہے۔ آپؓ کانام خصوصیت کے ساتھ مشہور ہے۔ <u>672</u> ھیں وصال ہوا۔ آپؓ کومعارف میں معراج ، حقایق میں منہاج ، معانی میں یدِ طولیٰ (دست رس حاصل) تھا۔
- 06- سید علی خلف سید محمود و فاعلیه الرحمة: آپُّ این عهد میں سب سے زیادہ خوبصورت وجامه زیب بزرگ اور مصر میں امام طریقت تھے۔ موشحات میں اسرارِ تصوف بیان کئے ہیں۔ چونکہ آپُ صاحب تصانیف اور بلند پایہ ادیب (writer) تھے ، اِس لئے آپُ کے چند کتابوں میں پندونصائح (واعظ و نصیحت) مرقوم ( کھے) ہیں۔ باند پایہ ادیب (محم م مولادت اور مولاد میں وفات پائی۔
- 07 شیخ محمدابو المواهب علیه الرحمة: آپُّ بهت ذبین اور پر بیزگار بزرگ بین اور علماء را تخین وابرار مین آپُ من آپُ کا شار ہوتا ہے۔ صاحب تصانیف کثیرہ تھے۔ جامعہ از ہر (مصر) کے قریب رہا کرتے تھے۔ اکثر سکر (نشہ) طاری رہتی تھی۔ تصوف میں آپُ کی تصانیف ''القانون' بے مثل کتب ہیں۔ 830 میں آپُ راہی ملک بقا ہوئے (وصال فرمایا)۔

شکول قادر بیه صفت آ داب

## 2-صفتِ آداب

#### (Etiquettes An Attribute)

1۔ سوال: ''ادب' سے کیا مراد ہے؟ صحابہ صادق کیلئے حسن آ داب واخلاق کی ضرورت واہمیت بیان کرو؟ جواب: ''ادب' (Etiquette) بظاہر انسان کا گرال قدر جوہر (Talent) ہے اور در حقیقت ارادت (نسبت) کا خاصہ اور صحبت کا ثمرہ (پھل) ہے۔ اسلئے انسان کی اطاعت کا معیار اور اس کی حق پرستی کا اظہار اُس کے ''ادب' سے ہوتا ہے۔

اصطلاحِ صوفیه میں لفظ''ادب' سے تہذیبِ (Refinement) اقوال وافعال (ظاہری سلیقه) اور تحسین اخلاق واحوال (باطنی پاکیزگی) مراد ہے۔ جس کا ظاہرا قوال حمیدہ اور افعال پیندیدہ سے آراستہ اور باطن اخلاق کسنہ سے معمور اور احوال صادقہ سے پیراستہ ہو یعنی اقوال (Precepts) مطابق احوال ہوں۔ اور اخلاق مطابق افعال (Practices) یا جس کو دوسر کے لفظوں میں یوں کہا جائے کہ اخلاق نمونہ ہوں افعال (ظاہر) کے اور اعمال آئینہ ہوں احوال (باطن) کے۔ بقول

اَلاَدَبُ تَهُذِیْبُ الظَّاهِرِ وَالْبَاطِنِ۔ (ترجمہ) "ادب' ظاہر وباطن کی تہذیب کا نام ہے۔
اسلئے طالبِ صادق کو لازم ہے کہ دینی و دنیوی اُمور (کاموں) میں اور معاملات (ادائی حقوق) میں اپنے ظاہر و باطن کوشوا بُب مخالف (اختلاف کے گمان) سے محفوظ اور محاس اخلاق وادب (Moral and Etiquette) سے معمور و آراستہ رکھنے کی سعی (کوشش) کرے۔ کیونکہ یہ مسلّمہ (ثابت) ہے کہ جوشخص کُسنِ آ داب سے مزین (آراستہ) ہوگا اُس کے اخلاق واحوال (باطن) سے اقوال واعمال (ظاہر) مختلف نہ ہوں گے جو در حقیقت مزین (آراستہ) ہوگا اُس کے اخلاق واحوال (باطن) سے اقوال واعمال (ظاہر) مختلف نہ ہوں گے جو در حقیقت مالک راوطریقت کی ترقی مدارج اور فائز المرام (کامیاب) ہونے کا پیش خیمہ (Premier) ہے، نشانی ہے۔
لہذا اگر کسی شخص میں بظاہر آ ٹارِ تہذیب وصفات، محاسنِ ادب نہ پائے جائیں تو ضروراً س کا باطن ہنوز (اب تک) متاذ ب (Etiquette) نہیں۔ چنانچہ ججۃ الاسلام حضرت امام مجموغز الی علیہ الرحمۃ نے اِس باب میں ایک نادر (Rare) کتاب ''انوار القدسیہ فی آ داب العبو دیے'' تالیف فرمائی جوشرح و بسط (تشریح) طالبین راوحق کیلئے مفادِ

ادب وصفات کی تعلیم کا سرچشمہ(نہایت مفید) ہے۔ار بابِطریقت نے ہمیشہا پنے اپنے عہد میں سالک کوتہذیب و تکریم کی بصراحت(Clear) تلقین (تلقین) فرمائی ہے۔ اختصاراً چندارشادات پیش خدمت ہیں۔

### ارشادات ارباب تحقيق

2. **سوال**: حسنِ ادب واخلاق کی اہمیت وعظمت کے متعلق ارشادات اربابِ تحقیق بیان کرو؟

جواب: 10-حضرت انس بن مالك رضى الله عنه فرمايا: اَلاَدَبُ فِي الْعَمَلِ عَلَا مَةُ قُبُولِ

(ترجمه) اعمال میں اُدب کرنا مقبولیتِ اعمال کی نشانی ہے۔ بقول مولا ناعلیہ رحمۃ رومی ہے

از خداخوا ہیم توفیقِ ادب بے ادب محروم گشت از فضل رب

(ترجمه)خدائے تعالی کی طرف سے توفیق ادب ہوتی ہے۔

ہے ادب تواپنے رب کے فضل سے محروم مارامارا پھر تاہے۔ (نفحات الانس)

02-ابوالحسن سِرّى بن الهفلس السقطى عليه الرحمة: فرمايا:

مَنُ عَجَزَ عَنُ اَدَبِ نَفُسِهِ كَانَ عَنُ اَدَبِ غَيُرِهِ اَعُجِزُ (ترجمه) جُوْخُصُ البِخ آپ کواَ دب دینے سے عاجز رہاوہ غیر کواَ دب دینے سے عاجز رہاوہ غیر کواَ دب دینے سے عاجز ترہے۔ (طبقات الکبریٰ)

03- ابو حفص حدّاد عليه الرحمة نے فرمايا: حُسنِ أدب ظاہر ہی حُسنِ أدب باطن كاعنوان ہے۔ چنانچه رسالت ما بصلى الله عليه وسلم كاار شادعالى ہے خَشِعَ قَلْبَهُ لَحَشِعَ جَوَارِحُهُ (ترجمه) انقياد قلب (حُسنِ ادب قلب يعنى باطن ) ستازم (باعثِ ) إنقيادِ جوراح (حُسن أدبِ اعضاء يعنى ظاہر ) ہے۔ (فحات الانس)

### 04- **شیخ ابوالعباس احمد بن محمد**علیه الرحمة نے فرمایا:

[1]۔ جوصالحین کے ادب پرمؤ دب ہوا وہ بساطِ (حامل) کرامت کے لائق ہوا۔

[2] - اور جوصد يقول كادب يرمؤ دب موا، وه بساط مشامده كا ابل موا -

[3] - اور جو انبیاء علیهم السّلام کے ادب پر مؤ دب (Courteous) ہوا، اُس میں بساطِ اُنس Capability of

(احیاءالعلوم) کی صلاحیت آئی۔ (احیاءالعلوم) Affection)

50-**ابو على دفاق** عليه الرحمة نے فرمايا۔"مريد جب خارج ہوا (ہٹ گيا) ادب سے تو لوٹ گيا أسى طرف جس

كشكول قادريي

جگه سے آیا تھا یعنی بے اُدب ہوگیا۔ (نفحات الانس)

06-ابو نصر سراج طوسی علیه الرحمة نے فرمایا: آداب کے تین (3) گروہ ہیں۔

(Eloquent) کا ہے اور اُن کا ادب یہ ہے کہ اظہارِ مقصد صبح و بلیغ (Materiatistic People) کا ہے اور اُن کا ادب یہ ہے کہ اظہارِ مقصد صبح و بلیغ (الفاظ میں کرتے ہیں۔ اور مخلوق کو اپنا برگر ویدہ ( دیوانہ ) بناتے ہیں۔

2- دوسری جماعت عابدین وصالحین کی ہے اوراُن کا اُدب دُرستیِ نفس وشائستگیِ اخلاق اوراعضاء کومہذب و مؤ دب بنانے میں جدوجہد کرتے رہنا ہے۔اس طرح حدودِعبدیت کی نگہداشت اوراُ مرونواہی کی تعمیل میں مصروف و مشغول رہتے ہیں۔

3- تیسرا برگزیده گروه خاصانِ حق کا ہے اوراُ نکامخصوص اُ دب یہ ہے کہ طہارتِ ظاہری کے علاوہ صفائی باطن لیعنی دل کوغیر اللہ کے خیال و اُندیشہ سے ، میل و تکد ّر سے پاک کرتے ہیں۔ اور اپنے ہر (کشف و احوال) کی حفاظت، وفائے عہدِ قدیم (میثاقِ ازل) اور ظاہر و باطن کو یکسال رکھنا اور ہزار عجز و نیاز سے شاہدِ مطلق (الله تعالیٰ) سے قُر ب وحضوری کی درخواست کرنا ہے۔ (نفحات الانس)

7- شیخ شهاب الدین محمد سهروردی علیه الرحمة نفر مایا: هظِ ادب (محوظ رکهنا) ثمره نتیجه بے محبت کا۔

آپ نے یہ بھی''عوارف المعارف''اپنی تصنیف میں نقل فرمایا کہ جب ابوحفص حدادؓ نیشا پوری بغداد میں آپ نے یہ بھی ''عوارف المعارف' اپنی تصنیف میں نقل فرمایا کہ جب ابوحفص حدادؓ نیشا پوری بغداد میں آئے تو ابوالقاسم جنید علیہ الرحمۃ اُن سے ملاقات کیلئے گئے تو دیکھا کہ اُسکے مرید مؤدب اور منتظر ارشادات اُستاد (ہاتھ باندھے باادب) ہیں۔

خواجہ جنیدؓ نے فرمایا ائے ابو حفصؓ ''تہمارے اصحاب شاہانہ اُ دبتہمارا کرتے ہیں' جواب میں ابو حفصؓ نے کہا''نہیں ائے ابوالقاسم!لیکن بیظاہری اُ دبعنوان (نشانی) اُ دب باطن کا ہے۔

### تعارفِ ارباب تحقيق

01- **ابوالحسن سِرّی بن المفلس السقطی** علیه الرحمة: - آپُّ کی کنیت ابوالحسن ہے۔ حضرت معروف کرخیؓ کے مرید ہیں۔ درمضان کے خالواور پیر تھے۔ آپُکا نام محتاج تعارف نہیں۔ دررمضان

<u>257 میں قریب اٹھانوے(98) سال کی عمر میں وصال ہوا۔</u>

02-ابو حفص حدّاد عليه الرحمة: -آپُمضافاتِ نيثا پورك باشندے اور اپنوقت كمشهور شَخِ طريقت اور صاحب فيض بزرگ تھے۔ \_264 هيا \_265 هيل وصال ہوا۔

03- **اببو عملی دفیاق** علیہ الرحمۃ: ۔ آپ کا نام حسن بن محرِ الدفاق تھا۔ نیشا پور کے مشہور صوفیوں میں آپ کا شار ہے۔ آپ طریقت کے دقیق مسائل (Delicate Issues) کو صبح اور نہایت آسان لفظوں میں بیان کرتے تھے۔ 405 ھے میں وصال ہوا۔

40- ابو نصر سراج طوسی علیه الرحمة: - آپُّ بهت بلندخیال صوفی اور عالم باثمل اور ریاضت و معاملت میں یگانه (بیمثال)، ابو محمر مرتعشُّ کے مرید اور صاحبِ کتابُ اللَّمَعُ تھے۔ وطنِ خاص ' طوس' تھا اور ہیں مزار ہے۔ مقتدر برزرگوں میں آپُکا شارتھا۔

# 2.1- آ دابِ حضرتِ شيخ

### (Respect of Shaikh)

3. سوال: مریدخوش عقیدت کیلئے اپنے شیخ طریقت وولا دت کے حضور کسنِ ادب ظاہری اور باطنی کی ضرورت واہمیت بیان کرو؟

جواب: اربابِ مِحققین وحفرات عارفین نے بکمال صراحت (واضح طور سے) یہ بھی اِرشادفر مایا ہے کہ مُر یدخوش عقیدت کو اپنے پیر طریقت کی صحبتِ صادقہ وارادتِ کا ملہ کے ساتھ مخصوص طور سے مَر اعاتِ آ دابِ اللّهِی فِی اُمّتہ ہے۔ مصداق الشّینے فِی قَوْمِه کَا النّبِی فِی اُمّتہ ہے۔ مصداق الشّینے فِی قَوْمِه کَا النّبِی فِی اُمّتہ فی اُمّته کے مرسول (ترجمہ) شیخ طریقت کی اپنی قوم میں وہی حیثیت ہے جو نبی کی اُمت میں ہوتی ہے۔ یہ اسلئے کہ شیخ نقشِ قدم رسول صلی اللہ علیہ وسلم اور قائم مقام خلیفہ ہوتا ہے۔

چنانچہ تاریخ گواہ ہے کہ اولیائے متقد مین کے اُثراتِ صحبت وفیصانِ باطنی سے ہمیشہ وہی مریدین جلد متاثر اور فائز المرام (کامیاب) ہوئے جو بحضورِ مرشد کامل حسنِ اُدب ظاہری وباطنی سے زیادہ مرّین وموَ دب (آراستہ) رہے۔ باگدایان درِ میکدہ ای سالک راہ با اُدب باش گراز بسر خدا آگاہی

(ترجمه) اے سالک: در میخانہ کے فقیروں کے ساتھ باادبرہ

اگرتو خدا کے رازے واقف ہونا جا ہتاہے۔

صوفیہ کرام کے فرمان اور صراحت کے مطابق ، اُدبِ شیخ دوانواع (دوطرز) پر منقسم (Divided) ہے۔ اوّل ادبِ صوری (Appearant) یا ظاہری جواقوال وافعال سے ظاہر ہوتا ہے۔ دوّم اُدبِ مَعنوی (Real) یاباطنی جس کاتعلق اخلاق واحوال (دل) سے ہے۔

چنانچہ جہاں شخ شہاب الدین سہروردی گئے نے ''عوارف المعارف' میں ادبِ معنوی (باطنی ) کے پندرہ (15) درجات بتائے ہیں۔ جبکہ اُسی مضمون کوا جمالی (Summary) طور سے مولا نا جلال الدین رونی قدس سرہ العزیز نے اپنی مثنوی شریف میں اُدبِ معنوی کے سات (7) اُقسام تحریر فرمائے ہیں کہ بغیراُن کی تعمیل کے طالب راون کی تعمیل مال (Impossible) ہے۔

در جه چهارم (Hereful Nature) نوازم ہے (Obaying Shaikh) کولازم ہے کہا تا اللہ کا درجہ چہارم (Hereful Nature) کولازم ہے کہ خطرت شیخ کی تربیت و تعلیم کو بصدق دل ویقین، قبول و تسلیم کر لے اور اس کے کلمات قد سیہ (Sacret Narations) کو محضرت شیخ کی تربیت و کا اللہ کی طرف سے ) سمجھے کہ یہ ہادی دین حکم احکم الحا کمین ارشاد کرتا ہے۔ پختہ خیال رہے کہ یہ فعات و ازخق (بیج ، اللہ کی طرف سے ) سمجھے کہ یہ ہادی دین حکم احکم الحامین ارشاد کرتا ہے۔ پختہ خیال رہے کہ یہ فعات و ازخق بوخ بیانی ) معنوی (باطنی ) اور جواہر غیبی (Divine Essence) ہیں۔

در جعه پنجم (Sth Div) : يسى حالت ميں حکم حضرتِ شيخ (فرمانِ مرشد) سے اعراض (Shrinking) يانه مانے اور اُس کے قول وفعل پر اعتراض (Objection) کرنے سے احتراز کرے، بچتارہے۔اسلئے لازم ہے کہ طالبِ راہِ حق کا اُس کے قول وفعل پر اعتراض (Objection) کرنے سے احتراز کرے، بچتارہے۔اسلئے لازم ہے کہ طالبِ راہِ حق کا صفحون یا نصب العین (Aim) یہ ہوکہ بمیشہ بکمال صدق وخلوص فرمانِ پیرکامل کی تعمیل میں سرتسلیم خم رہے۔اگر کسی حکم کا مضمون یا مفہوم (Meaning) اپنے علم سے بالاتر ہوتو اقتضائے ادب (nobility) یہ ہے کہ اس کو معیوب (گھٹیا) اور مجہول (بے

شكول قادريي

کار) نہ سمجھے اور اعراض وا نکار سے زبان بندر کھے۔ بقول ہ

چوں بشنوی تخن اہلِ دل مگو کہ خطاست سخن شناسی نئہ دلبرا خطاایں جاست (ترجمہ) اہلِ دل حضرات سے بات سن کراُس کوغلط مت کہو اے دلبر! میخن شناسی نہیں بلکہ خطاہے۔

بلکہ ضرورت اِس کی ہے کہ مر شدِ برق کے ہر فعل کو برق جانے کیونکہ ارادہ ﷺ کامِل ، اِرادہ حق میں فنا ہوتا ہوتا ہے۔ پس بجز مرادِق کوئی فعل (کام) اُس سے صادر نہیں ہوتا اور نہ کوئی قول (بات) اُس کا مصلحت (Expediency) سے خالی ہوتا ہے۔ سے خالی ہوتا ہے۔

در جسمه من فی است میر کورت خوش عقیدت کے ادبِ معنوی یا باطنی کابیہ ہے کہ حضرت شیخ کی ذاتِ جیستہ منات (Person with Auspicious Nature) کورجمتِ ربّ العزت جانے بلکہ ہر وہ چیز جسکوشنخ سے نسبتِ اضافی (Related) مفات (Related) بھی ہواس کو بصدق وخلوص احتر ام کرے تو ،ضرور ہے کہ عنا یتِ شیخ سے فائز المرام (کامیاب) ہوگا۔

اُس کے برخلاف، معاذ الله اُس کے (مرشد کے) عادات وسکنات کو بہ نظر اہانت (سمتر) سمجھنا یا معیوب اُس کے برخلاف، معاذ الله اُس کے (مرشد کے) عادات وسکنات کو بہ نظر اہانت (سمجھنا یا معیوب (Indecent) تصور کرنا اور زبانِ طعن دراز کرنا جومرید کی بہتختی اور خبیث باطنی (برظنی) کی عین دلیل اور دارین (دونوں جہاں) میں نامرادی و ذلیل رہنے کا بین ثبوت ہے۔ بقول ذو السطعن مُستق لعنت ہوتا ہے۔ مستق لعنت ہوتا ہے۔

در جسه هفت (Testimony of Shaikh) : ۔ آ دابِ امتحانِ پیر (Testimony of Shaikh) ہے۔ حضرات صوفیائے باعظمت کے حالات و واقعات سے پتہ چاتا ہے کہ اگر مرید ریاضت و مجاہدات کے اثرات و ثمرات سے صاحب دید و یافت (واقف) بھی ہوجائے تاہم پیر کامل کی شانِ رفعت و جلالت کے سامنے بست و مغلوب (کمتر و عاجز) ہی رہتا ہے۔ مرید کے ادراک و خیال (علم) کوشنے کی حقیقت فضل و کمال کا کما حقد (صحیح)، انداز و کرنا محال (ناممکن) ہوتا ہے۔ اور یہ ہی ادب باطنی یا معنوی کا اقتضاء (تقاضہ) بھی ہے۔ لیکن برخلاف اِس کے مرید کی نقصِ ارادت و عدم عقیدت کی ایک ندموم (بُری) علامت ہے ہے کہ پیشوائے برق (شخ کی کی آ زمائش کا قصد کرے جواس کی حیثیتِ باطنی کی عین دلیل ہے۔ یہ مسلّمہ ہے ناقص کا تعارف (پہچان) بھی ناقص ہوگا۔ ہاں اِمتحان رفع شبہات (Clearing Doubt) کے واسطے کیا جا تا ہے مگر ارادت کے بعد شبہات کی گنجائش نہیں۔ اسلئے مرید کی ہے جسارت (Audacity) قطعاً ممنوع و حرام ہے۔ واسطے کیا جا تا ہے مگر ارادت کے بعد شبہات کی گنجائش نہیں۔ اسلئے مرید کی ہے جسارت (Audacity) قطعاً ممنوع و حرام ہے۔

شكول قادريه

### 2.2- أوراد و ادعيم

(The Durood, The Salutation And The Supplications)

5. سوال: "دعاوعطایا" کے مسئلہ میں صوفیہ کرام کے خیالات میں اختلاف کی وجداور حیثیت بیان کرو؟

جواب: معلوم ہوتا ہے کہ دعااور عطایا کے مسئلہ میں صوفیہ کرام باصفا کے خیالات میں بظاہر گونداختلاف ہے۔ یہ تفرقہ (اختلاف)، بلکہ ہر دوفریق کا خیال در حقیقت اُن کے احوالِ باطن اور وار دات قلبی کا اقتضا (بیجہ) اور اُن مؤدب عادات کا گراں قدر دُسنِ اُدب ہے۔ اس واسطہ حجے معنی میں بدایک اضافی حیثیت رکھتا ہے۔ اسلئے دعا کے جواز (Justification) اور عدم جواز میں کلام بدستور رہا۔ چنانچ اکثر محققین حضرات صوفیہ نے دعا کوسکوت (خاموثی) سے افضل فر ما یا اور استدلال میں آئة کریمہ اُدعہ وُنی اَسْتَ جِبُ لَکُمُ (سورة مؤمن آیت 60) تم مجھ سے دعا کرومیں قبول کروں گا۔ تم مجھ سے ما نگومیں دیتا ہوں۔ کے حوالہ سے دعا کرنا واجب قرار دیا ہے۔ اُس جماعت کا اِس پر اتفاق ہے کہ دعا کی دوشمیں ہیں۔

''دعائے عام''اور''دعائے خاص''۔''دعائے عام''بصورتِ''سوال''ہوتی ہے۔اُسکے استجاب (قبولیت) میں کلام (Doubt) ہے۔اور''دعائے خاص''محمود (تعریف کے قابل) ہے جس کی نسبت منقول ہے کہ اَلدُّعَاءُ مُخُ الْعِبَادَةِ لِعِنی دعاعبادت کامُغز (ثمرہ) ہے۔

بعض مفسرین بارگاہِ احدیت میں دعا کی نوعیتِ باطنی اور ماہیتِ حقیقی (منشاء الہی ) کے لحاظ سے سکوت (خاموثی ) کو دعا پرتر جیجے دی ہے۔ اُن کا کہنا ہے کہ دعا میں بوئے شکایت آتی ہے۔ دعا کرنا فی الحقیقت ایک طور سے منشاء الہی میں دخل دینا ہے۔ گویا صحیح معنی میں دعا کرنا یا بددعا کرنا خوئے فطرت (علامت) بے صبری ہے۔ بقول منشاء الہی میں دخل دینا ہے۔ گویا صحیح معنی میں دعا کرنا یا بددعا کرنا خوئے فطرت (علامت) بے صبری ہے۔ بقول ارباب حاجتیم زبان سوال نیست در حضرت کریم تفاضا چہ حاجت ست در حضرت کریم تفاضا چہ حاجت ست کو بارگاہ کریم میں کوئی حاجت بیٹی زبان سوال مت کھول (کہ وہ تیرے حال سے واقف ہے ) کہ بارگاہ کریم میں کوئی حاجت بیٹی کرنے کا تفاضا (ضرورت) ہے۔

6. سوال: دعاواستجابِ دعا کی حقیقت کے متعلق مولا نا بحرالعلوم محمد عبدالقد ریصد بقی علیه الرحمة کی تحقیق وضاحت بیان کرو؟

**جواب**: میرے شخالی مقام حضرت بحرالعلوم مجمع عبدالقد ریصدیقی قادری حسرت علیه الرحمة نے اس اختلافی مسکه کواپنی تصنیف ترجمه ' فصوص الحکم' میں بکمال صدق تفصیلاً بیان فرمایا ہے۔ اُس کو بخیال اختصاریها انقل کرتا ہوں تاکہ قار ئین پردعا اور استجابِ دعا کی حقیقت واضح ہو سکے۔

واضح ہو کہ عطایا (Bestowals) بعض، بتوسط انسانوں کے مثلاً استاذ ومرشد وغیرہ اور بعض غیر انسانوں کے توسط (ذریعہ )سے مثلاً حق تعالی ، ملائکہ، سے حاصل ہوتے ہیں۔

عطایا بھی دوشم پر ہیں۔ (۱)''عطائے ذاتیہ'جن کا منشاء (Origion) اللہ تعالیٰ، بلاواسطہ ہے۔ (۲)''عطائے اُسائیہ' جو بتوسط اساء الہید کے ہیں۔

یہ دونوں قسم عطایا' اہل ذوق (People of Fervour) کے پاس باہم ممتاز (Eminent) ہیں۔ نیز بعض''عطایا'' وہ ہیں جن کیلئے سوال (دعا) میں تعین (طلب) کیا جاتا۔ یا پھر تعین نہیں کیا جاتا۔ نیز بعض''عطایا'' میں زبانی سوال نہیں ہوتا بلکہ زبانِ حال اور اِقتضاء (ضرورت) کی طلب ہوتی ہے۔

(۱)''عطیۂ معیّن' جیسے کوئی کہے''خدایا مجھ کوفلاں چیز عطاکر''، یعنی سائل ایسے عطئیے کومعیّن مقرر کرتا ہے جو اُس کے دل میں اِس کے سوانہیں ہوتا۔

(۲)''عطیهٔ غیرمعیّن''جیسے کوئی کہے کہ''یارب مجھ کووہ عطافر ماجس میں میرافا کدہ اورمصلحت ہے''۔

اس تمہید (Brief) کے بعد واضح ہو کہ سائلین ( دعا کرنے والوں ) کی دوشمیں ہیں۔

(۱) ناواقفِ برر قدر (قسمت) (۲) واقفِ برر قدر (الفسمت) قدر (Destrmy)

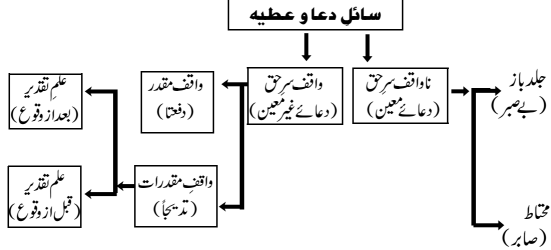
پھرناواقف ہر قدر کی بھی دوشمیں ہیں۔ (۱) جلد باز۔) (Courious) (۲) مختاط (Cautious)۔ اسطرح واقف ہر قدر کی بھی دوشمیں ہیں۔

(۱) واقف جمیع مقدّ رات دفعتاً ۔ (۲) واقف مقدّ رات تدریجاً ۔ واقف مقدّ رات تدریجاً ۔ واقف مقدّ رات تدریجاً کی بھی دوشمیں ہیں ۔

شكول قادريي

## (1)وہ جن کونلم تقدیر قبل از وقوع ہوتا ہے۔

(2)وہ جن سے بعد وقوع آ دمی واقف ہوجا تا ہے۔



وہ مخص جس کی طبیعت میں بے صبری وعجلت ہے۔ اُسے سوال کرنے پر مجبور کرتی ہے۔ بعض لوگ اِسلئے سوال (دعا) کرتے ہیں کہ وہ سمجھتے ہیں کہ علم الہی میں بید مقدّ رہے کہ عطیہ (Bestowals) بغیر سوال و دعا کے حاصل نہ ہوگا۔ لہذا اُس کا سوال احتیاطاً ہے اورام کا اِن اجابت (مقبولیت کی امید) پر بنی ہے۔

ابل حضور (People of Presence) ہی کی ایک اور سم وہ ہے، جن کا سوال (دعا) نہ جلد بازی پر بخی ہے نہ امکانِ اجابت (قبولیت) پر، بلکہ سوال سے اَمرِ الٰہی جکمِ خداوندی کی تعیل و انتثالِ مطلوب (حکم الٰہی کی ادائی) ہے۔ اَمر (حکم) 'اُدُعُ وُنِی اَسُتَجِبُ لَکُم ' (ما گومیں قبول کرتا ہوں) 'اُس دعا (سوال) کرنے والے کی نبیت مطلوب معین یا غیر معین کسی سے بھی متعلق نہیں۔ اُس کا ارادہ صرف اِس قدر ہے کہ مالک کے حکم کو بجالائے۔ بس اقتضاء حال ہوا یعنی ضرورت وحاجت ہوئی تو از راہ بندگی (بندہ ہونے کے لحاظ سے) سوال (دعا) کیا اور تفویض الی اللہ (توکل علی اللہ) کیا اور سکوت کا اقتضاء ہوا یعنی ضروری سمجھاتو چیکے اور خاموش رہا۔ ذراد کیھو ایوب علیہ السلام ، انبیاء اور اولیاء کے حالات پرغور کرو۔ ابوب علیہ السلام ایک زمانے تک بلا (تکلیف) میں مبتلار ہے اور دفع بلا کیلئے منہ سے ایک لفظ کے حالات پرغور کرو۔ ابوب علیہ السلام ایک زمانے تک بلا (تکلیف) میں مبتلار ہے اور دفع بلا کیا تو سوال کیا (رَبِّ) اَنِّسی مُسَّنِی تک نہ نہ کالا۔ پھر جب اُن کے حال (باطن) نے اقتضائے (Need) دعائے رفع بلا کیا تو سوال کیا (رَبِّ) اَنِّسی مُسَّنِی مَسَّنِی النُشُرُو اَنْتَ اَرْحَمُ الرَّاحِمِیُنَ۔ (سورۃ انبیاء۔ دھ آیت) ترجمہ: پروردگار! مجھے خت تکلیف پینی ہے اور تو ارتم الراحمین ہے۔ اللہ النام کیا تو سوال کیا رُحمہ نے اور تو ارتمام الراحمین ہے۔

عشكول قادريي

یہ بھی واضح ہوکہ اِ جابتِ ( قبولیتِ ) دعا کے دومعنی ہیں۔

(1) الله تعالى كالبيّك (مال) كهنامه (2) مطلوب (دعا) كا بورا مونامه

لبیّک ( قبول کیا ) کہنا تو ہر دعا کے ساتھ فوراً ہوتا ہے۔ابر ہامطلوب ( جودعا مانگی گئی ) کا پورا ہونا ، یہ وقتِ مقدر پر موقوف (Depend) ہے۔اگرا جابت ( قبولیت ) کا وقت آ گیا ہے تو فوراً مقصود عطا کر دیا جاتا ہے۔اورا گراُ س کا وقت آخرت میں یا دنیا میں کسی اور وقت مقدر ہے تو اُسی وقت عطا ہوگا۔

7. **ســـوال**: مولانا بحرالعلوم حسرت صديقي عليه رالرحمة كى إستحقيق كى روشى مين شرطِ عطا كيا ہے اور دعا (سوال) كے كما كما فتمين ہن؟

جواب: اِس حقیق ہے معلوم ہوا کہ کوئی''عطا' بے سوال کے نہیں ملتی ۔ سوال زبانی بھی ہوتا ہے۔ بغیر زبان کے بھی ہوتا ہے۔ جہاں زبانِ قال (زبان سے کہنا) نہیں وہاں زبانِ حال (چہرے کے تاثرات) یا زبانِ استعداد (تقاضاء ہوتا ہے۔ جہاں زبانِ قال (زبان سے کہنا) نہیں وہاں زبانِ حال (چہرے کے تاثرات) یا زبانِ استعداد (تقاضاء فطرت) سے ہوتا ہے۔ غرض کہ سوالِ استعداد خفی تر (چھپا ہوا) سوال ہے۔ گوکہ بظاہراُن کا سکوت (خاموش رہنا) معلوم ہوتا ہے۔ کیونکہ اُن کو یہ امر (بات) روکتا ہے کہ وہ جانتے ہیں اور اُن کو علم رہتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے نظامِ عالم میں پہلے سے کیا مقدر کر دیا ہے۔ وہ اپنے دل کوخوگر (راضی) کرتے ہیں کہ نقد رہے کہوا فق اللہ تعالیٰ کی طرف سے جو میں پہلے سے کیا مقدر کر دیا ہے۔ وہ اپنے دل کوخوگر (راضی) کرتے ہیں کہ نقد رہے موافق اللہ تعالیٰ کی طرف سے جو مضور سے بول کریں۔ وہ نفوس شہوانیہ (اللہ حضور تعالیٰ وہی عطا کرتا ہے، جوعین ثابتہ (علم اللہی) کا اقتضاء اور فطرت (Nature) کا نقاضا (Ned اللہی) کا قضاء اور فطرت (المند کی نقد ریکا راز جانتے ہیں۔ واقتِ ہر قدر کی دوشمیں ہیں۔

8. **سوال**: مواقفِ سرقدر حضرات کی اقسام اوراُن کے احوال کے متعلق وضاحت کرو؟ **جواب**: (۱) بعض توہمر قدر (Secret of Destiny) کواجمالاً (Abstractively) جانتے ہیں۔

(۲) بعض سِر قدر کوتفصیلاً (in detail) جانتے ہیں۔جو سِر قدر کوتفصیلاً جانتے ہیں وہ اعلیٰ مرتبہ ہیں اُن سے جو اجمالاً جانتے ہیں۔ کیونکہ وہ جانتے ہیں بندے کے ق میں کیا متعین (Fixed) ہے۔خواہ اُن کوق تعالیٰ ہی اُس کی اطلاع دی ہویا پھر حق تعالیٰ خوداُ نکواُن کے عین ثابتہ (Probate Architype) کومنکشف (کھول دیا) کر دیا ہو۔اُن کا

صفتِ آ داب

9. سوال: حصولِ برکاتِ روحانیہ کے واسطے طالبانِ راہ طریقت کیلئے درود وادعیہ کی ضرورت واہمیت بیان کرو؟

جسواب: اہل الله جورہنمائی خلق (خاص وعام) دونوں کی ہدایت کے واسطے من الله مامُورہوتے ہیں انہوں نے اپنے مقلدین وطالبانِ راوِطریقت کی ضرورت اورابتدائی حالات میں حصولِ برکات روحانیہ کے واسطے اوراد (درود) واُدعیہ (دعاوں) کو جائز رکھا۔ کیونکہ ' ذکر اللہ'' گوسی عنوان (مقصد) سے ہو، خیال کو پختہ اورخطرات کو دفع کرنے میں مؤثر (ویات ہے یعنی نشس ہوتا ہے یعنی نفس، ''امارہ' سے ' لوامہ' اور ' پھر مطمئنہ' ہوجاتا ہے بہی تو ہرخض کا مطلوب (Aim) ہے کہ تزکیہ نفس وقلب حاصل ہو۔

چنانچ چضرات عارفین کے چندارشادات، ہدایات قارئین کے استفادہ کیلئے نقل کئے جاتے ہیں۔

### ارشادتِ ارباب تحقيق

10. **سوال**: درودوادعیه کے ذرایعه ذکرواَ شغال کی ضرورت و**نوائد کے متعلق ارشاداتِ ارباب تحقیق بیان** کرو؟

جواب: 01- عكر مه بن عباس رضى الله عنه في مايا: مَنُ قَرَا سُورَة يْسَ فِي يَوُمٍ لَمُ يَزَلُ فِي سُرُورِ ذَالِكَ الْيَوُم (ترجمه) جس في سن ون سورة ليس برطى وه أس شام تك خوش ربا - (طبقات الكبرى)

20-ابوالعباس احمد بن مسردق عليه الرحمة نفرمايا: مؤمن الله كذكر سقوت حاصل كرتا ہے۔جيسا كد حضرت فاطمه رضى الله عنها كو پيش آيا كه آپ في پينے ميں ساتھ دينے كيلئے ايك خادمه ما نگى تو نبى كريم صلى الله عليہ وسلم نے آپ تسبيح تحميد و تبير كى تعليم فر مائى يعنى سجان الله، 33 مرتبه الحمد لله، 33 مرتبه اور الله اكبر 34 مرتبه پڑھنے كو فر ما يا اور ارشاد ہوا۔ بيخادمه سے بہتر ہے۔ (طبقات الكبرئ)

03- ابو عمرو محمد بن ابراهيم زجاجى عليه الرحمة في مايكرت تح كمهوئي بوئي چيزكيك يه دعا ماري آزمائي بهوئي جيركيك يه عاري آزمائي بهوئي جيركيك يه النَّاسِ لِيَوْمِ لَّا رَيُبَ فِيهِ إِجْمَعُ بَيْنِي وَ بَيْنَ ضَالَّتِي -اوراس سے پہلے تين

04- شبیخ ابوالحسن شاذلی علیه الرحمة نے فرمایا! اگرتم چاہتے ہوکہ تمہارا قلب زنگ آلود (Rusted) نہ ہواور تم پرکوئی رنج ومصیبت نہ آئے اور تم پرکوئی گناہ نہ رہے تو یہ دعا کثرت سے پڑھا کرو۔

سُبُحَانَ اللهِ وبِحَمُدِهٖ سُبُحَانَ اللهِ العَظِيمِ لَا اِلهَ اللهِ المُلهِ اللهِ اللهِ المُلهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلهِ اللهِ اللهِ المُلهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلهِ اللهِ المُلهِ المُلهِ المُلهِ اللهِ المُلهِ اللهِ المُلهِ المُلهِ المُلهِ المُلهِ المُلهِ المُلهِ المُل

احوال (باطن) میں اخلاص چاہتے ہوتو قُلُ هُو الله ُ اَحَدُ اور اگررزق میں فراخی (زیادتی) چاہتے ہوتو قُلُ اَعُودُ بَرَبِّ النَّاس كُثرت سے پڑھا كرو۔ (70 یازیادہ مرتبہ)۔ بِرَبِّ الْفَلَقِ۔ اگر برائی سے سلامتی چاہتے ہوتو قُلُ اَعُودُ بِرَبِّ النَّاس كثرت سے پڑھا كرو۔ (70 یازیادہ مرتبہ)۔ اور یہ بھی فرمایا كه تم كواپنے اعمال باطنہ یا ظاہرہ میں سے پھھا چھے معلوم ہوں اور تم كوان كے زائل ہونے كا اندیشہ ہوتو كثرت سے مَا شَاءَ الله ُ لَا قُوَّةً إلَّا با اللهِ بِرُها كرو۔

اور فرمایا جب تنهمیں کثرت سے خطرات گزریں اور وساوس ہوں تو یہ پڑھا کرو۔

سُبُحَانَ الْمَلِكَ الْخَلَاقِ إِنْ يَّشَاءُ يُذُهِبُكُمُ وَ يَأْتِ بِخَلْقِ جَدِيْدٍ وَمَا ذَالِكَ عَلَى اللهِ بَعَزِيْزٍ ـ

یہ جھی فرمایا' جب تک تم دنیا اور اہل دنیا ہے ( اللہ تعالیٰ سے غفلت ہونے کی بنایر ) پر ہیز اور زُ ہدنہ کرو گے تو ولایت کی خوشبونہ سوکھو گے۔ (طبقات الکبریٰ)

یہ جھی فر مایا کہ میں نے آپ آپ آپ اللہ اورائس کا پانی نہ پی لے گا، ہم تجھ کو نہ چھوڑیں۔ ارشاد ہوا جب تک تو کو ٹر پر نہ جائے گا اورائس کا پانی نہ پی لے گا، ہم تجھ کو نہ چھوڑیں گے کیونکہ تو سورۃ کو ٹر پڑھتا ہے۔ اور مجھ پر درود بھیجتا ہے۔ اُس کے بعد فر مایا کہ جب بھی اپنے عمل کی طرف تیرا خیال جائے اور کوئی خلل تیرے کلام میں واقع ہوتو یہ (حب ذیل استغفار) کہنا ترک نہ کرنا۔ اَسُتَغْفِرُ اللّٰهَ الْعَظِیمُ الَّذِی لَاۤ اِلٰهَ اِلّٰا هُوَ الْحَیُّ الْقَیُّومُ وَ

اتُونُ اللهِ وَ أُسَأً لُهُ التَّوْبَةَ وَالمَغُفِرةَ اللهُ هُوَالتَّوَّابُ الرَّحِيمِ (طِقات الكبري)

رترجمه) خداوندا بهاری تختیوں کو دورکر۔خداوندا بهاری غلطیوں سے درگز رکر۔خداوندا بهاری لغزشوں کودورکر۔

یہ بھی فرمایا کہ ایک مرتبہ میں نے رسول اللہ علیہ وسلم کو خواب میں دیکھا تو عرض کیا کہ یارسول اللہ اللہ علیہ وسلم کو خواب میں دیکھا تو عرض کیا کہ یارسول اللہ اللہ علیہ وسلم میں علم تصوف میں طُفیلی (Parasite) ہوں۔ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اُس گروہ (صوفیہ صافیہ) کا کلام پڑھا کرو کیونکہ اُس خوانِ نعمت کا طُفیلی ہی'' ولی'' ہوا کرتا ہے۔ اور جو اُس کا عالم (Sage) ہوتا ہے وہ ایساستارہ ہے جو ادراک میں نہیں آتا۔ یعنی سمجھ وخیال سے بالاتر ہوتا ہے۔

یہ بھی آپ نے ارشاد فرمایا کہ ایک مرتبہ میں نے رسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم کوخواب میں دیکھا۔ارشاد ہوا '' تیرا شخ ابوسعید صفر دک مجھ پر درودِ تامہ بھیجا کرتا ہے اوروہ اُس کی کثرت کرتا ہے اُسے یہ مجھا دو کہ روز انہ جب درود (شریف) ختم کیا کرے تو اللہ عزوجل کی حمد کیا کرئے'۔ (طبقات الکبری)

سات روز پرتقسیم کرکے پڑھاجا تاہے۔

درود شریف کے بھی بہت سے صیغے ہیں۔ اُن میں اکثر ''دلائل الخیرات' میں مذکور ہیں۔ درود شریف کے بڑھنے سے شعنڈی پڑ اطمینان کیفیت حاصل ہوتی ہے۔ کیسا ہی اختلاج (Palpitation) کیوں نہ ہویا پھر ذکر کرنے سے بے چینی پیدا ہوتو صلوٰ ق ،سلام (درود) پڑھنے سے رفع ہوجاتی ہے۔ آپؒ فرماتے ہیں یا در کھو: جب تک محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی امداد نہ ہواور اُن پر صلوٰ ق وسلام نہ بھیجا جائے بھی اطمینان پیدا نہیں ہوتا۔

اس سے درود شریف کے پڑھنے کی فضیلت تمام ادعیہ (داؤں) پرمعلوم ہوتی ہے۔ بلکہ کسی ذکریا ادعیہ کی مقبولیت کیلئے اوّل وآخر درود شریف ہی پڑھنا چاہیئے، افضل ہے۔

### تعار فِ اربابِ تحقيق

- 01- **عکر مه بن عباس** رضی اللہ عنہ: ۔ آپ گاشار طبقہ اول صحابی رسول صلی اللہ علیہ وسلم میں ہے۔ آپ ٹے رات کے تین جھے کئے تھے۔ایک حصہ میں سوتے ،ایک جھے میں حدیثیں بیان کرتے ،ایک جھے میں نوافل پڑھتے تھے۔
- 02- **ابو العباس احمد بن مسروق** عليه الرحمة: آپُطوس كے سربرآ ورده صوفی اور زبدوتقو كا ميں مشہور بزرگ تھے۔ حارث محاسی اور بسر کی سقطی کے صحبت یافتہ تھے، بغداد میں قیام کیا تھا اور وہیں <sub>299ء</sub> ھامیں وصال شاہد حقیقی نصیب ہوا۔
- 03- ابو عمرو محمد بن ابر اهيم زجاجي عليه الرحمة: درحقيقت آپُ بغدادي تَصَعَّر مكم كرمه مين سكونت اختيار كي تقي حبيد بغدادي، توركُ، ابوعثمانُ، رويم خواضٌ رحيم اللهُ كصحبت يا فقد رہے مكم مين شخ اورامام طريقت تقلقر يباً سائھ (60) حج كئے -
- 04- شيخ ابوالحسن شاذلى عليه الرحمة : آ پُكانام نامى على بن عبدالله بن عبدالجبارشاذ لي ماذ

عشکول قادر بیه

آ فریقه کا ایک گاؤں ہے۔ آپ سلسلہ شاذلیہ کے شیخ الطالفہ ہیں۔ آپ کی عبارتیں رموز (رازوں) سے معمور ہوتی ہیں۔ آپ کی عبارتیں رموز (رازوں) سے معمور ہوتی ہیں۔ چیند حج کئے بلکہ حج ہی کے ارادہ سے جارہ سے خارہ سے حکے مصحرائے عیداب میں محقے مصحرائے عیدا میں ملک جاودانی کا سفر کیا (وصال ہوا)۔

05- شیخ محمد ابوالمواهب علیه الرحمة: - آپُعلائے راتخین وابرار میں سے تھے۔ طریقت میں آپُکی تصنیف" القانون" مشہور اور بے مثل کتاب ہے۔ مصر میں، جامع از ہرکی حجت پراُن کا کمرہ تھا۔ اکثر سکر (نشه) کی حالت طاری رہتی تھی۔ حضرت ابوالوفا شاذ کی کے دست گرفتہ تھے۔" موشحات زبانیہ" نظم کئے۔ توحید میں تقریر کرتے تھے۔ محمد میں وصال ہوا۔

06- بحرالعلوم الشيخ محمد عبدالقدير صديقي قادري حسرت عليهالرحمة: - آ يُّ میرےاورمیرے والدین کے پیرکامل ہیں۔آ یُے حیدرآ باد دکن (انڈیا) کے مشہورعلمی اور دینی باعزت گھرانہ میں <u>1288</u> م <u>1871</u> ہے 27/رجب میں پیدا ہوئے۔آپُعثانیہ یو نیورسٹی حیدرآ باددکن کے بروفیسراورصدر شعبہ دینیات رہے اور آخر 1933ء میں خدمت سے سبکدوش ہوئے۔ آپٹ علوم ظاہری کے ساتھ علوم باطنی میں بھی نہ صرف تحقیقات کیں بلکہ اپنی رائے بھی قائم کی اوراینے تجربات کی روشنی میں اُصول بھی مُدَوِّ ن فرمائے۔ آپؓ کے مرشد قبلہ آپؓ ہی کے ماموں حضرت محبوب اللّٰہ خواجہ صدیق میں۔ آ یہ جامع جملہ سلاسل ہیں اور مرجبہ قطب الاقطاب پر فائز رہے۔ آ یہ گوشمس المفسرین ، بحرالعلوم ،رحمت الله، حبیب الله اور طور مجلی جیسے القاب سے جانا جاتا ہے۔ آیٹے کے علمی کار ہائے نمایاں میں پہلا مقام قرآن کی تعلیم اور اُس کی تفسیر کا ہے۔ آپؓ نے اقتضائے زمانہ کے لحاظ کرتے قرآن مجید کی ایک نہایت جامع تفسیر تصنیف فر مائی جو' د تفسیر صدیقی'' کے نام سے موسوم ہے جوتقریباً 1200 صفحات پر مشتمل ہے۔ یوں تو آ یا کی بہت سی تصانیف نہایت مفید اور مقبول ہیں مگر طالب راوطریقت کیلئے علم تصوف میں آ یٹ نے'' شرح فصوص الحکم''اور''حکمتِ اسلامیۂ' کے نام سے نہایت جلیل القدر کتب تحریر فرمائے۔ اِس رسالہ کی تر تیب میں اُن ہی کتب سے استفادہ کیا گیا ہے۔عہد جدید کے نہایت اولوالعزم اور اُو نیچے درجہ کے بزرگ رہے ہیں۔آپُکاوصال <u>1381</u> ھم <u>196</u>2ء17 رشوال م24ر مارچ کوحیدرآ بادمیں ہوااورآ ستانہ مبارک صدیق گلشن بہادر یورہ میں زیارت گاہ خاص وعام ہے۔

عشكول قادريه

## فضل واحسانِ خداتوا بھی دیکھا کیاہے

سر گریباں میں تو ڈالے ہوے بیٹھا کیا ہے پردہ غیب سے تو دیکھ کہ ہوتا کیا ہے

کیا خبر ہے تیری تقدیر میں لکھا کیا ہے فضل و احبانِ خدا تو ابھی دیکھا کیا ہے

کیا اُمراء کو نقیر اور نقیروں کو امیر ہیں ہے قدرت کے کرشم کوئی سمجھا کیا ہے

غم عبث رنج عبث سونج عبث سونج تو ہی کہ تیری فکر سے ہوتا کیا ہے

> دوستوں کو ہی دیا کرتے ہیں آلام و الم ورنہ پھر راز إطاعت ہی میں رکھا کیا ہے

جو مقدر میں کھا ہے تیرے ہوگا خالد گر کرے لاکھ تو تدبیر تو ہوتا کیا ہے

-حضرت خالد وجوديَّ سَنْكُول قادريه

## 2.3 \_ حص وطمع

#### (Greed And Avarice)

11. سوال: حرص وطمع سے مراد کیا ہے؟ طالب حق وسالک کیلئے اس فدموم صفت سے کیوں اجتناب لازم ہے؟

جسواب: حرص وطمع وہ فدموم (Mean) صفتِ نفس ہے جس کی نوعیت (Nature) بیہ ہے کہ خواہشاتِ نفس کے اجتماع (Gathering) سے جب عقلِ سلیم مغلوب (Be Subdued) ہوتی ہے تو آثار حرص وطمع کے اظہار ہوتے ہیں اور رفتہ رفتہ کیکئے تقلُ نفسانیہ (Un-Cleaned Nature) بصورت طبیعت ثانیہ (Disturbed) ہوکر انسان کے شائستہ اور مصفا (Disturbed) خیالات کو ہمیشہ کیلئے کثیف (Dense) اور مکدر (Disturbed) کر ویتا ہے۔

اور علاماتِ حرص (Symptems of Greed) یه بین که حریص (Greedy) کوکسی حالت میں سکون و (Engrossed) نه ہواور طلب و زیادت (More & More) خواہش کثر ت میں مشغول و منهمک (Contention) نه ہواور طلب و زیادت (سے ۔ بقول مولا ناروئی میں مشغول کا دریاد کا میں مشغول کا دریاد کا دری

کوز ہُ چیٹم حریصاں پُرنشد (حرص کرنے والوں کی آئکھ کی صراحی بھی بھرتی ہی نہیں) اور نتیجہ حرص بیہ ہے کہ حریص ہمیشہ حرمال نصیب اور محروم (Unfortunate) رہتا ہے۔ بمصداق الْحَرِیْصُ مَحُرُومٌ (حرص کرنے والامحروم ہوتا ہے)

حضرات صوفیہ کرام و عارفانِ حق کا اتفاق ہے کہ جب بہتصر فی حضرات فی ہونے لگے تو ارباب طریقت طالب راوحت کے شوق و ذوق میں روز افزوں (دن رات) اضافہ و غیر معمولی ترقی ہونے لگے تو ارباب طریقت فی اللب راوحت کے شوق و ذوق میں روز افزوں (دن رات) اضافہ و غیر معمولی ترقی ہونے لگے تو ارباب طریقت نے میں) نے لازم قراردیا کہ جس طرح ممنوعات ومحر مات (Prohibited & unlawful Things) ہے اس الاجسان اور صفات قبیحہ الاجسان الاجسان الاجسان و اجتناب (بچنا) ضروری ہے، اُسی طرح عادات ر ذیلہ (Wicked Habits) اور صفات قبیحہ الاجسان و اجتناب (بچنا و کرتا از ربچنا و کرتا ) لاز مات سے ہے۔ خصوصاً دنیائے دوں (دکھا واوشہرت) کی حرص وطبع جو قطعی صفت نہ مرموم لینی (سوم المجناب کے مضر (نقصان دہ) اثر ات سے سالک را وطریقت کو ہمیشہ مخفوظ رہنا چاہیئے ۔ کیونکہ حرص انہیں بدترین خصائل (صفت) سے ہے جن کو تحقین نے اخلاق ذمیہ (کافرانہ طرز) کی بنیا دفر مایا ہے اور جن سے خت اجتناب (بیخنے) کی تاکید کی ہے۔

### ارشاداتِ اربابِ تحقيق

12. **سوال**: تركيرص وطمع كعلق سارشادات ارباب تحقيق بيان كرو؟

جواب: 10- امير المومنين على مرتضى رضى الله عند ففر مايا ـ إِيّبَاعُ الْهَوىٰ يَنُضِلُ عَنِ اللّٰهَ عَنِ الْهَوىٰ يَنُضِلُ عَنِ اللّٰهَ عَنِ الْهَوىٰ يَنُضِلُ عَنِ اللّٰهَ عَنِ اللّٰهَ عَنِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَنِ اللّٰهِ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ عَنْ اللّلْمَاعِلَى اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى اللللللللّهُ عَلَى الللللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ا

اور یہ بھی فر مایا کہ حرص تَعب اور مَشقّت (Fatigue & Labour) کی گنجی ہے۔ (سراج الملوک)

-02 **امام جعفر صادق** رضی الله عند نے فرمایا طبع انسان کوذلیل اوراً سے یقین کوخراب کرتی ہے۔ (تذکرۃ الاولیاء)

03- ابو سعید حسن بصری علیه الرحمة نفر مایا که اَلطَمَّعَ یُشِینُ العَالِم مِعنی حص وطع عالم کوبدنما بنادین ہے۔ (طبقات الکبریٰ)۔ آپؒ سے کسی نے پوچھا اصل دین کیا ہے تو آپؒ نے فر مایا''ورع'' (تقویٰ و پر ہیزگاری)۔ پوچھا گیا که''ورع'' کوکون تباہ کرتا ہے تو فر مایا طمع (حرص)

(تذکرة الاولیاء)

آپؓ خدا کی شم کھا کر کہا کرتے تھے کہ جس شخص نے زر کی عزت (دولت سے محبت) کی اس کو اللہ نے ذری عربت ( طبقات الکبریٰ ) ذری ۔

- 04- **حبیب بن سلیم راعی** علیه الرحمة سے کسی نے عرض کی که مجھ کونصیحت فرمایئے توار شادہوا ''دل کورص کا صندوق اور پیٹ کورام کا برتن نہ بنا''۔
- 20-1 براهیم بن شیبان کرمان شاهی علیه الرحمة نے فرمایا میر بوالدنے مجھ کووصیت کی کہ علم حاصل کرو گے تو ادبِ باطنی سے علم حاصل کرو گے تو ادبِ باطنی سے علم حاصل کرو گے تو ادبِ باطنی کروگ تو ہردوگروہ (ظاہری وباطنی ) میں اعزاز (Avoid) ہوگا۔ مؤ دب ہونگے اور طبع سے احتر از (Avoid) کروگ تو ہردوگروہ (ظاہری وباطنی ) میں اعزاز (شخات الانس)
- 06- **ابوالعباس بن فاسم مهدی** علیهالرحمة نے فرمایا ''طمع کی تاریکیاں (ظلمت) مشاہدہ انوار (Vision) کوروکتی ہیں۔ (طبقات الکبری)
- 07- سیدی ابر اهیم متبولی علیه الرحمة نفر مایا "این دل کودنیا کی طمع سے پاک کروتو تمهارے دل میں

شكول قادريي صفتِ آ داب

آبِ ایمان کی نهرین جاری موجائیں۔ (طبقات الکبری)

یہ جوسرا پاشفاء (Cure) ہے اور طبع (Honey) مثل شہد (Trust in Allah) کے ہے جوسرا پاشفاء (Cure) ہے اور طبع مانندز ہر (Poision) قاتل کے ہے۔ (احیاءالعلوم)

### تعارف ارباب تحقيق

01- **ابس هيم بن شيبان كسر مان شاهى** عليه الرحمة: آپكى كنيت ابواسحاق ـ ابوعبدالله مغر بِيُّ اورابر بيم خواصيُّ كِ آپُرگزيده اصحاب ميں تھے۔عبدالله مناذلُّ آپُكن نسبت فرماتے ہیں۔

''آپ اُنْ فقراءواہل ادب ومعاملات کے قق میں اللہ تعالیٰ کی جّبت ہیں'۔<u>337</u> میں آپ کا وصال ہوا۔

02- **ابوالعباس بن فاسم مهدی** علیه الرحمة: - آپُّ مقامِ مرد کے باشندے، عابدِ شب، زہد میں یگانہ روزگار امام طریقت محقق اور خوش بیان صاحبِ حال بزرگ تھے۔ تو حید کے علم بردار بعض صحبت یا فتہ آپؓ کے صاحبِ سلسلہ موئے۔ میں آپؓ کا وصال ہوا۔

03- سیدی ابر اهیم متبولی علیه الرحمة: - آپ ولایت میں صاحبِ دوائر کبری شے اور رسول الله صلی الله علیه و علیه وسلم کے سوا اُن کا کوئی بیر نه تھا۔ یہ قاہرہ (مصر) میں پھولے چنے بیچا کرتے تھے اور رسول الله صلی الله علیه و سلم کوکٹرت سے خواب میں دیکھا کرتے تھے۔ آخر میں دوران سفر بیت المقدی معمولی علالت کے بعد 880 میں وصال ہوا۔

حق سے رہے جو قرب توجنت ہے زندگی غفلت رہے خدا سے تو آفت ہے زندگی حق کی رہے حضوری تو راحت ہے زندگی اینے کو رکھ نہ باقی خیانت ہے اسمیں دیکھ ہشیار رہ کہ حق کی امانت ہے زندگی تجھ کو بنایا حق نے عبادت کے واسطے اس کو ذرا سمجھ لے عبادت ہے زندگی دوری رہے خدا سے تو دوزخ بنے گی بس حق سے رہے جو قرب تو جنت ہے زندگی هجر و فراق تو ہیں تکالینِ دو جہاں گر ہو وصالِ بار تو نعمت ہے زندگی فضل و کرم رہے گا ہمیشہ جو حال پر سمجھوں گا میں کہ میری سلامت ہے زندگی دونوں جہان تیری ہی باعث ہوئے عیاں اپنی تو یار! تیری بدولت ہے زندگی ہر وقت ہر مقام پہ رویت خدا کی کر ورنہ نہیں تو باعثِ زحمت ہے زندگی مقصودِ زندگی تو فقط آپ [ﷺ] ہی ہیں آپ [ﷺ خالد کے حق میں آپ ایھے کی حابت ہے زندگی حضرت خالدوجوديّ

## 2.4 خود بني وشهرت بسندي

### (Self Conceit And Egoishness)

13. سے وال: خود بنی اور شہرت پیندی کون سے مذموم و خبیث خصلتوں کا نتیجہ ہے اور اُن سے اجتناب کی اہمیت بیان کرو؟

جسواب: محققین ارباب طریقت کا اجماع (Consensus) ہے کہ شہرت طبی یا خود بنی خبیث طبیعت Nature)

Nature اورام الحجّب ونخوت (خود بنی وشہرت پیندی) ہے ۔ حضراتِ عارفین نے شہرت پیندی کو خصائلِ ذمیمہ (بُری خصلت) کی عادتِ رذیلہ بیں شارفر مایا۔ جودر حقیقت ہوائے نفسانید (خواہشاتِ بے جا) کا نتیجہ اور کہ وخرور (Pride & Conceit) کا مقد مہ (Pride & Conceit) ہے۔ اِسی واسطے طالبِ را وطریقت و حضرات اہلِ تقرب اللی کے شوق میں جب سفر سپر سلوک کیلئے گامزن ہو یعنی را وسلوک طئے کرنے گئے تو لازم ہے کہ عوام الناس کی طرف سے تعظیم و مکر ہم سفر سپر سلوک کیلئے گامزن ہو یعنی را وسلوک طئے کرنے گئے تو لازم ہے کہ عوام الناس کی طرف سے تعظیم اپنی عادات وسکنات کو یعنی اعمال واحوال (ظاہر و باطن) کو ہوئے کہ و نُحرُ ورسے محفوظ رکھے بقول ہے در مختلے کہ خورشیدا ندر شار ذرہ و است خودرا ہزرگ دیدن شرطِ ادب نبا شد (ترجمہ) جس مجلس میں سورج کا مقام ذرہ ہرا ہر ہے۔ و ہاں خودکو بڑا شجصا خلاف اوب ہیں؟

14. سوال: عجزوا کسارکن عالی مرتبت حضرات کی سنت ہے اور فروتی اور گمنا می کے کیا فوا کہ ہیں؟

حواب: عجزوا کسار (Humility & Submission) انبیا علیم السّلام کا شِعا را ور اولیا ء باعظمت کی مخصوص سنّت ہے، اس لئے حضرات صوفیہ نے بالعوم اپنے مریدین کوتا کید خاکساری کی ہدایت اور خود بنی کی صرت کی سنت ہے، اس لئے حضرات صوفیہ نے بالعوم اپنے مریدین کوتا کید خاکساری کی ہدایت اور خود بنی کی صرت کے الفاظ میں مما نحت فرمائی۔

طالبِ صادق کیلئے راہِ طلب میں فروتن (عاجزی و انکسار) اور گمنامی بے خطر راستہ ہے اور عجز و انکسارا یک کارآ مدتوشہ ہے۔ بقول ہے

نکنهٔ عشق نمودم بتوال سهومکن ورنه چول بنگری از دائر ه بیرول باشی (ترجمه): عشق کاراز تجھے بتادیا اسکومت بھول اگرنه دیکھے گا تواس حلقہ سے باہر ہوگا۔ مشہور مقولہ ہے۔النَّـهُ مُرَةُ آفَةٌ وَالُحُمُولُ رَاحَةٌ ۔ لِين شهرت ايک آفت ہے اور گمنا می راحت کا باعث ہے۔ چنانچہ حافظ شیرازیؓ فرماتے ہیں۔

ببرزخلق وزعنقا قیاس کاربگیر کہ صیت گوشہ نشیناں زقاف تا قاف ست (ترجمہ):۔''خلق (لوگوں) سے الگ ہوکرعنقا (گمنا می) کے خیال سے کام لے۔ کہ گوشہ نشین لوگ تو پہاڑتا پہاڑ سکونت اختیار کرتے ہیں'۔ عجز وانکسار سے شانِ عبدیت کا اظہار ہوتا ہے اور شہرت کا خیال ایمان کے زوال کا باعث ہے۔

'' کفراست دریں مذہب خود بنی وخو درائی'' (ترجمہ)اس دین یامذہب میں خود بنی وشہرت پسندی کفر ہے۔

### ارشادات ارباب تحقيق

15. سوال: تركِ خود بني اورشهرت يبندي كمتعلق ارشادات ارباب تحقيق بيان كرو؟

**جواب**: 01-**امیس السومنیس حسنس ت علی ابن ابی طالب** رضی الله عنه نے اپنے صاحبز ادول سے بطور وصیت فر مایا "جس نے خود پیندی کی ، گراہ ہوا"۔ (سراج الملکوک)

02- حضرت اویس قرنی رضی للدعنه سے ایک شخص اجازت طلب ہوا کہ 'میں آپ کے پاس بیٹھا کروں'' آپ نے فرمایا اے برادر آج سے میں تم سے نہ ملوں گا کیونکہ میں شہرت پیند نہیں کرتا اور گمنا می اور تنہائی کو دوست رکھتا ہوں۔ مجھے بہت غم ہوتا ہے اِسلئے تم رخصت ہونے کے بعد مجھے پھر ملنے کی درخواست نہ کرنا۔ اور نہ مجھ کو تلاش کرنا۔ اے برادر میں تم کو نہ بھولوں گا گو میں تم کو نہ دیکھوں گا اور نہ تم مجھ کو دیکھو۔ (طبقات الکبریٰ)

03-**ابو نصر بشر بن الحادث** عليه الرحمة نے فرمايا'' جو شخص إسكودوست ركھتا ہے كہ لوگ أسے يہ البيل يعنى جس كويہ بات پيند ہو كہ اُسكے كمال سے لوگ واقف ہوں۔ اُس كو آخرت كى حلاوت نصيب نہيں ہوتى۔ (طبقات الكبرىٰ)

04- على بن محمد مزّين عليه الرحمة نفر ما يابنده كوخود پسندى، الله تعالى كى ناراضى كى وجه به وتى به اور يه ابدى (بميشه كيك ) ناخوشى تك پهنچاتى به داخدامحفوظ ركھ) در طبقات الكبرى)

شکول قادریه

50-سيدى و مولائسى سيدنا عبدالقادر جيلانسى رضى الله عنه سائل نعرض كيا كيفَ النَّحَلَاصِ مِنُ النَّعُجُبِ يعنى كيول كرخود بنى (عجب) سربائى السكتي ہے تو آپ نے فرمایا۔ مَنُ رَائِى الاَشْيَاءِ مِنَ اللهِ وَانَّهُ هُو الَّذِى رَفَّقَهُ الْعَمَلَ الْحَيُرِ وَ اَخْرَجَ نَفُسَهُ مِنَ الْبَيْنِ فَقَدُ سَلَمَ مِنَ الْعُجُبُ ۔ (ترجمہ) جو خص بید کیھے گا کہ سب چیزیں اللہ کی ہیں اور وہ ہی ہے جس نے اسکوا چھے کام کی توفیق دی ہے اور چھے سے آپ وَفَال لے گا۔ وہ خود بنی سے جی جس نے اسکوا چھے کام کی توفیق دی ہے اور چھے سے آپ کو فکال لے گا۔ وہ خود بنی سے جی جائے گا۔ (طبقات الکبری)

## تعارف و ارباب تحقيق

01- حضرت اویس قرنی رضی الله عنه: آپرسول الله صلی الله علیه وسلم کے عاشق ہیں۔ جن کے نامِ نامی کو تعارف کی ضرورت نہیں اور نہ صفاتِ مجمودہ مختاج بیان ہیں۔ زہد کا بیحال تھا آپ کے پاس ایسی دو پرانی چا دریں تھیں جن میں متعدد پیوند کلے تھے۔ بالوں کا بُنا ہوا ایک تہبند تھا۔ اکثر خرمہ (تھجور) کی گھلیاں کھا کر بسر کرتے۔ تمام عمر حجاب و گمنامی میں مجوب (پردہ نشین) رہے۔ اور جنگ صفین میں امیر المؤمنین علی مرتضی رضی الله عنه کی حمایت میں شہید ہوئے۔ سلسلہ اویسیہ کے آپ سید الطا کفہ ہیں۔

02- **ابو نصر بشر بن الحادث** علیه الرحمة: -آپ مقام مَرُ دکے باشندے تھے۔ بغداد میں سکونت اختیار کی تھی۔ حضرت فضیل بن عیاض کی صحبت کا شرف حاصل تھا۔ اپنے وقت کے صاحبِ حال بزرگ ہیں جن سے متعدد لوگ فیض یاب ہوئے۔ <sub>337</sub> ھیں دارآ خرت کا سفر کیا۔

03- عطب بن محمد مزّین علیه الرحمة: - آپ سهیل بن عبداللّه اور جنیدگی صحبت سے مستفیض ہوئے - مکه معظّمه کی اقامت ومجاورت اختیار کی اور وہیں 328 مصلح علی وصال ہوا۔ بڑے متورّع (متقی) اور صاحبِ حال بزرگ تھے۔

04- سيدى و مو لائى سيدنا عبدالقادر جيلانى رضى الله عنه: - آپ طرفين سے ' فاطمى سيد' ہيں - 04- سيدى و مو لائى سيدنا عبدالقادر جيلانى رضى الله عنه: - آپ طرفين سے ' فاطمى سيد' ہيں - 470 ميں بيدا ہوئے - اور على القدر اور جليل القدر صوفيہ نے آپ کی سيرت طيبہ ميں متعدد كتابيں تاليف كی ہيں - آپ کا سلسلہ ارادت سارے عالم ميں پھيلا ہوا ہے - زمانہ مانتا ہے كہ آپ نے نوث اعظم ، محى الدين القاب (Appelations) ہيں - آپ به قش قدم رسول الله صلى الله عليہ وسلم پر ہيں اور آپ کی گافتہ مبارک تمام اولياء کے دُوش (Neck) پر ہے -



(QUADRI'S HANDBOOK)

بابدوم

(SECOND VOLUME)

تو حيرومعارف

صفتِ زمد، وصفت تصوف

(ATTRIBUTES OF ABSCETICIEM & OBLIGACELLENCE)

حصه دوم

PART II

# مجھ پہ کتنا کرم ہوگیا

جس پیه فضل و کرم ہوگیا راز دارِ حرم ہوگیا حق کا محبوب سالار کل تاجدارِ حرم ہوگیا دل بنا مرکزِ کائینات میں جو ہستی میں ضم ہوگیا چیتم رحمت کے بڑتے ہی مجھ پر بوجھ عصیاں کا کم ہوگیا مِٹ گیا دل سے احساسِ درد خود بخود درد کم ہوگیا ضبط غم کا صله مل گيا دل جو مانوس غم ہوگيا د کیھ کر انکا نقشِ کنِ یا سر ہی سجدے میں خم ہو گیا مِٹ گیا امتیاز جہاں یافت میں جب سےضم ہوگیا دل بنا اُسکا مشق ستم مجھ پیہ کتنا کرم ہوگیا آرزو دل کی دل میں رہی ہر زمانہ ختم ہوگیا ۔۔ خالد زار کی ذات پر اختتام ستم ہوگیا ۔ حضرت خالدوجودیؓ

# 03- صفت زُمد (تقوي)

#### Absceticism, An Attribute (Abstinence)

1۔ **سوال**: ''زُمد'' سے مراد کیا ہے اور '' دنیا'' کس چیز کا نام ہے؟

جواب: دنیااوراسبابِ دنیا (کی جب توجه اللحق سے غفلت پیدا کرنے گئو اُس) سے احتر از واجتناب Refraining

(Abstinence) میں 'زُمر'' کہتے ہیں۔اربابِطریقت اوراہلِ شریعت کا اتفاق ہے کہ 'زُهدُ

مِنَ الدُّنيَا'' انبياعليهم السلام كي سنت اوراولياءعظام كي تعبيّت (Obedience) ہے۔

دنیااورتعلقاتِ دنیا کی حقیقی تعریف اربابِ طریقت نے نہایت مخضرالفاظ میں بیفر مائی الـدُّنيا

مَاتَشَخَلَكَ عَن اللهِ يعنى جوت سے باز (دور )ر کھا سففلت یا غفلت میں مبتلا کرنے والی چیز کا نام' دنیا'' ہے بقول مولا نارومی علیه رحمة \_

> چیست دنیا از خدا غافل شدن نے قماش و نقره و فرزند و زَن (ترجمه)جوچیز خداسے غافل کردےوہ دنیاہے کمانا،سونا جاندی، بیوی بچے کرناد نیانہیں۔

''حقیقتِ زہد'' کی نسبت صوفیہ کرام کا پیمقولہ ہے کہ'' زہد'' رضا کا مقدمہ ہے۔ یہی سبب ہے کہ جوز ہد

(ترک وتفرید) میں پختہ ہوتا ہے اس کورضائے الہی کی تعمیل میں زیادہ ثبات ،استقلال نصیب ہوتا ہے۔

بلكه حقیقت دنیا کے اظہار میں سرکار مدینه رسول الله صلی الله علیه وسلم نے ایک مخضر جمله میں بطور کلیه (اصل) كفرمايا - الدُّنيَا حيه فَةٌ وَطَالِبُهَا كِلابٌ - (ترجمه) دنيام دارج اوراس كاطلب كرنے والا تُتا ہے - اور يہي ارشادِرسول عليه موار الدُّنيَا سِجُنُ المُؤُمِنِ ترجمه: دنيامؤمن كيليّ قيدخانه بـ

اسی کے معنوی مفہوم میں مولا ناروم علیہ رحمۃ نے فر مایا۔

حضره کن زندان وخود را دار مان این جهان زندان و ما زندانیان جوزِ بوسیده است دنیا ای رئیں امتحالش کم کن و دورش بیس

خرد بشکن شیشه بندار را

باسگال بگزار این دار را!

ترجمہ:۔ یہ دنیا قید خانہ ہے اور یہاں رہنے والے ) ہم قیدی ہیں۔ کہ یہاں خود آزادی کے خیال سے خود احتیاط کر۔
یہ دنیا ایک بوسیدہ جوز (Nut) کی طرح ہے اور یہاں رہنے والے۔ اسکوزیادہ نہ پر کھ اگر دور اندلیثی سے کام لے۔
بزرگ آئکھیں تو اس دنیا کیلئے بند ہی ہیں، پس خوب سمجھ کر دنیا کود کھے کہ بالآ خرافسوس ہی کرنا ہے۔ چھوڑ اِس دنیا کے خیال کو! اور توڑد ہے اس شیشے گمان (دنیا) کو عقل ہے۔

2. سوال: اشتغالِ دنیا کاقلبِ انسانی پرکیا اثر پڑتا ہے جس کے ذائل کرنے کیلئے" زہد" اختیار کرنالازم ہوتا ہے؟

جواب: ایک مخصوص اثر اہتغالِ دنیا کا یہ بھی ہے کہ جب انسان ظاہری حسن وآ رائش اور عارضی زینت وزیبائش پر شیفتہ اور فریفتہ (پاگل اور گرویدہ) ہوجا تا ہے تو اُسکا قلب کبر وغرور (Pride and Conceit) سے معمور (بھرا ہوا) ہوتا ہے۔ اور یہ فرم صفت (تکبر) اس کو بجائے حصول درجات قرب کے ،عطیات الہی (Divine Bestowal) سے محروم اور مجوب (ور تی ہے۔ بمصداق آیت قرآنی وَمَا الْحَیْو قُ الدُّنْیَا إِلَّا مَتَا عُ الْغُرُورِ۔ (سورة ال عمران کے سامان کے سواکیا ہے۔

آیت 185) ترجمہ:۔ دنیا کی زندگی دھو کے کے سامان کے سواکیا ہے۔

سالكِ راهِ طريقت بعدتوبه النصوح جب نفس بدصفات كوخوا بشات لذّات اور حظوظ شهوت Pleasure of)

Lust) سے روکتا ہے اور ذکر و درود سے آئینہ دل صاف ہوجا تا ہے تو اُس حالت میں بعنایت رب العزت هیقت دنیا اور آخرت کا قلب سالک پرانکشاف ہوجا تا ہے اور آخرت کی مسن ثبات وبقا پر رغبت ہوتی ہے، جس سے آثار فرد نیا در آخرت کی مستقق وہویدا (ثابت وصاف) ہوتی ہے۔ اس وقت بھد بجز و نیاز عرض کرتا ہے۔

دولتِ فقرخدایا بمن ارزانی دار! کیس کرامت سببِ حشمت و تمکین نیست (ترجمه): دولتِ فقرکو ائے اللہ مجھ پر آسان کردے۔ کیونکہ بیکرامت عظمت شان و شوکت سے نہیں آتی د. سوال: صوفیہ کرام کی نظر میں'' زید'' کا کیامقام اورعظمت ہے؟

جسواب: صاحبِ جنم وہمت سالکین را وِطریقت ترک دنیا کا سخت ترین مرحلہ طئے کرنے کے بعد زہد کی پُرسکون وادی میں بصر تمکین (پوری عزت و تکریم کے ساتھ) خلوت گزیں (Hermit) ہوتے ہیں تو سروش غیبی (فرشتہ غیبی) کا بیمژ دہ (اعلان) اُمیدافزا بگوٹ ہوٹ (صاف صاف ) سنتے ہیں۔

از سرِ دنیا گزشتی غم مخور خوش بخور ہم خوش بدار ایام را (ترجمہ) :۔ دنیاسے جب گزرجائے (ترک دنیا کرلے) تورنج مت کر خوش میں گزار خوش رہ کر وقت کو بھی خوشی میں گزار

الغرض صوفیه کرام کے پاس '' زہد'' بہت بلنداور جلیل القدر مقام ہے کیونکہ'' زہد' صحبتِ کامل کا نتیجہ اور کتاب عشق الہی کا مقدمہ (پہلا قدم) ہے۔ چنانچہ حضرت شیخ ابولی نشاذ کی علیہ الرحمۃ نے فرمایا کہ جب تک دنیا اہلِ دنیا سے پر ہیزنہ کروگے ولایت کی خوشبو ہرگزنہ سوکھوگے۔

## ارشاداتِ اربابِ تحقيق

4. **سوال**: زہدانہ زندگی کے لزوم وفوائد کے متعلق ارشادات ارباب تحقیق بیان کرو؟

جواب: 10-امير المؤمنين حضرت عمر فاروق رضى الله عنفر ماياكرتے تھے كه فانی (دنیا) كا نقصان كرناباقی (آخرت) كے نقصان كرنے سے تمہارے لئے بہتر ہے۔

غم دنیائے دنی چندخوری بادہ بخور حیف باشد دل دانا کہ مشوش باشد (ترجمہ): ۔ بے فائدہ دنیا کاغم کب تک کھائے گا۔ جام وحدت پی لے ورنہ افسوس ہوگا عقلمند دل تشویش میں ہوگا

یہ بھی منقول ہے کہ جب گوڑے ( کچرے ) کے پاس سے آپ گزرتے تو کھڑے ہوجاتے اور فرماتے کہ بیو ہی تبہاری دنیاہے جس کی حرص کرتے ہو۔

02- امیر المومنین حضرت علی ابن ابی طالب رضی الله عنه فرماتے ہیں کہ م کوجو کھ دنیا میں اللہ عنه فرماتے ہیں کہ م کوجو کھ دنیا میں سے ملے اُس سے مایوس ہو کرغم نہ کرو، اپنی ہمت کوموت کے بعد کے معاملات میں مصروف رکھو۔

یکھی فرمایا کرتے الدُّنیَا جِیفَةٌ فَمَنُ اَرَادَهَا شَیاً فَلَیصُبِرُ عَلیٰ مُحَالِفَة الْکِلَابِ۔ (ترجمہ) دنیا مردارہے۔ اسلئے جوکوئی اُس میں سے کچھچا ہے گا اُس کو کتوں (دنیا داروں) کی مخالفت پرصبر کرنا پڑے گا۔ (طبقات الکبریٰ) میں سے کچھچا ہے گا اُس کو کتوں (دنیا داروں) کی مخالفت پرصبر کرنا پڑے گا۔ (طبقات الکبریٰ) میں سے بھی فرمایا کہ دنیا اور آخرت دونوں سوتیں (دوسری ہوگی اُسی قدر دوسری ناخوش ہوگی۔ (احیاء العلوم)

03- حضرت اويس فرنى رضى الله عنه فرمايا طَلَبَتُ الرَّاحَةِ فِي الزُّهُدِ.

(ترجمه)راحت تلاش كي تو''زمد' ميں پائي۔ (تذكرة الاولياء)

- 04- حضرت سفیان ثوری علیه الرحمة نے فرمایا''زاہدوہ ہے جس کا''زہد' اُس کے فعل سے ظاہر ہونہ کہ اُس کی زبان سے''۔ کی زبان سے''۔
- 50- فنضيل بن عياض عليه الرحمة نے فرمايا''اصل زمدخدا سے راضی ہونا ہے''۔ (نفحات الانس) يہ بھی فرمايا'' اللہ تعالی نے جمله برائياں ایک کوٹھری میں بند کی ہیں جس کی گنجی دنیا ہے۔ اور تمام اُمورِ خيرا یک کوٹھری میں بند کئے ہیں جس کی گنجی'' زمد' ہے''

  کوٹھری میں بند کئے ہیں جس کی گنجی'' زمد' ہے''

  (احیاء العلوم)

06- شیخ الطائفه جنید علیه الرحمة ففر مایا ' زمر' خالی ہاتھ رہنا اور دنیا کے تعل سے بازر ہنا ہے۔ (شحات الانس) میکھی فرمایا که الزُّهُدُ خُلُوالاً یُدِی عَنَ الْاِمُلاكِ (ترجمه) زمر ملکیت سے ہاتھ خالی رہنا ہے۔ (عوارف المعارف)

07- حضرت با يزيد بسطامى عليه الرحمة سے دريافت كيا كه فرض كيا ہے اور سنّت كيا ہے۔ تو فرمايا ، فرض صحبتِ مولا 'اور سنّت' تركِ دنيا' ہے۔

80-حضرت خواجه معروف كرخى عليه الرحمة في مايا" دنيا كادلداده فلاح (كاميابي) عيم وم ب- ( فعات الانس )

99-حضرت ابوالعباس بن السماک علیه الرحمة نے فرمایا۔ مِنُ شَرُطِ الزُّهِدَ اَنُ یَفُر جُ بِتَحُوِیلُ الدُّنیَا عَنهُ۔ (ترجمہ) زاہد کی شرط میں سے ہے کہ دنیا اس سے منہ پھیر لے توخوش ہو۔ (طبقات الکبریٰ) 10- حضرت ذوالنون مصری علیه الرحمة سے یوچھا گیا، دنیا کس کو کہتے ہیں تو فرمایا ''جوخداسے فافل

11- غوث اعظم سيد عبدالقادر جيلانى رضى الله عنه فرمايا-

مَنُ اَرَادَ الآخِرَةِ فَعِلَيُهِ بِا الزَّهُدِ فِيُ الدُّنْيَا وَ مَنُ اَرَادَ اللَّهِ فَعَلَيْهِ بِالزُّهُدِ فِي الْأُخْرِيْ۔

(ترجمه) جوآ خرت چاہے اسکودنیا کی نسبت اور جواللہ کو چاہے اس کو عقبیٰ کی نسبت زُمدا ختیار کرنالازم ہے۔ بقول ہے

خود را بخد گزار ز ہمہ! کایں خواہش جملہ دین و دنیا ہمہ پیج (ترجمہ)خودکو بڑاسمجھناخلاف ادب ہے کہ یہ جملہخواہش دین ودنیا کچھنیں۔

12-ابو مغیث حسین بن منصور حلاج علیه الرحمة فرمایا دنیا کا چیور نا' زبرنفس' اور عقبی کا چیور نا ' در برقس' اور عقبی کا چیور نا ' در برقلب' ہے۔ ( فیحات الانس )

13-ابو سلیمان داؤد بن نصیر الطائی علیه الرحمة اپنے مریدین سے فرماتے سے 'خبر دارتم میں سے کوئی شخص اپنے گھر میں اِس سے زیادہ اسباب ندر کھے جس قدر کے دورجانے والاسوارر کھتا ہے۔ (طبقات الکبریٰ)

14-خواجه ابوبکر شبلی علیه الرحمة نے فرمایا۔ ' زہدیہ ہے کہ دنیا کو بھول جا وَاورعقبیٰ کو یا دنہ کرو۔

(نفحات الانس)

15- شیخ شهاب الدین سهروردی علیه الرحمة نفر مایا که طریقت میں زمد کے معنی اپنی ارادت اور اختیار کوت تعالیٰ کے ارادہ اور اختیار کے سامنے فنا کردینا۔ (عوارف المعارف)

### تعار ف ارباب تحقيق

10-1 میں المحق منین حضرت عمر فادوق رضی اللہ عنہ: آپ گا کا شار خلفاء راشدین میں حضرت ابو کرصد این گئے معد ہوتا ہے۔ آپ کے بعد ہوتا ہے۔ آپ کے اوصاف بیثار ہیں۔ آنخضرت سلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا عمر کے سایہ سے شیطان بھی بھا گنا ہے۔ اور یہ بھی ارشاد ہوا کہ اگر میرے بعد نبی ہوتا تو وہ عمر ہی ہوتے۔ ایک کا فرغلام نے آپ کو عین نماز میں خنجر سے شہید کردیا۔ اسطر ح آپ کے دعیں شہید ہوئے اور وصال حق فرمایا۔ گنبد خضرامیں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے قریب آپ کی آخری آ رام گاہ ہے یعنی مدفن ہیں۔

02- حضرت سفیان ثوری علیه رحمة: -آپ علم وضل میں یگانه اور زمدوورع (پر بیز گاری) میں لا ثانی بیں۔ وصل بیں بیدا ہوئے اور میں اور میں کوفد سے بھرہ میں تشریف لائے -اور بھرہ میں اور میں وصال ہوا۔ آپ عالموں میں بیتا اور عابدوں میں فرداور زامدوں میں بے مثل تھے۔

03- حضرت ابو علی فضیل بن عیاض علیه الرحمة: -آپ کفنل اورا قدّ ارکامشاً نخین وقت نے اقرار کیا۔ ہزاروں طالبانِ اللی آپ کے فضان باطنی سے مستفیض ہوئے۔ (آپ کی پیدائش سمر قند میں ہوئی) خراسان کے مضافات میں رہتے تھے آپ کے دادا کا نام مسعود بن بشیر یمنی ہے جو مشہور بزرگوں میں تھے۔ آپ کا وصال مکہ مکر مہ میں 187 ھیں ہوا۔

04- شیخ الطائیف جنید بغدادی علیه الرحمة: - آپُّ مقام نها وند کے باشند کے گرعراق آپُ کا وطن ہے۔ وفقیہہ رہے شافعی مسلک تھا۔ اپنے بیس سال کی عمر میں اپنے خالو سر سقطیؒ کے مرید ہوئے اور حارث مجابیؒ اور محمد بن علی قصابؒ کے صحبت یافتہ اور اربابِ طریقت کے سر دار تھے۔ موجد میں وصال پایا اور بغداد میں مزار شریف ہے۔

50- خواجه معروف کو خی علیه الرحمة: ۔ آپ کااسم گرامی ابو محفوظ بن فیروز کرخی ہے حضرت امام علی بن موسی رضا کے آزاد کردہ غلام سے زہدو پر ہیز گاری میں ایگانہ رہے ۔ داؤد طائی کی صحبت سے مستفید ہوئے ۔ 200 ہے ہیں انتقال ہوا۔ اور بغداد میں مزارا قدس ہے جوزیارت گاہ عام ہے۔ آپ ٹیم سقطی کے مرشد سے ۔ حضرت امام علی بن موسی رضا آپ کے شخ ہیں۔

06-ابو سلیمان داؤد بن نصیر طائی علیه الرحمة: آپُزبد میں کبیر الثان سے، مرضِ موت کے بعد دیکھا گیاتو گھر میں ایک گھڑے کے اندرروٹی کے سوکھے کر ہے اورایک بدھنی (برتن) اورایک سی قدر پجی اینٹ تھی جس سے تکیہ کا کام لیتے تھے۔ اور پجھ نہ تھا۔ آپ کو حضرت فصیل بن عیاض ؓ اور حضرت ابراہیم بن ادھمؓ سے شرف نیاز حاصل رہا۔

70-ابو مغیث حسین بن منصور حلاج علیه الرحمة: -آپُفارس کے رہنے والے تھے۔ عراق میں تعلیم پائی۔ جنیر، توری اورعثمان کی کے فیضان صحبت سے مستفید ہوئے۔ 24 ذی قعدہ رووج میں بغداد کی قتل گاہ آپ کے خون سے سرخ ہوئی۔ آپ کا نام نامی مشہور ہے۔

08- خواجه ابو بكر شبلی علیه الرحمة: -آپ خراسان كے باشندے تھ اگر بغداد میں بیدا ہوئ آپ كاوصاف محتاج بیال نہیں ۔ ابوقاسم جنید بغدادی کی صحبت سے فیض یاب ہوئے ۔ بغداد میں مزار ہے ۔ 84 سال کی عمر میں وصال ہوا۔

## 3.1- ذکر و ذاکرین

#### (Convocation And Reciters)

5. سوال: ذکروذاکرین سے مراد کیا ہے اور حقیقت ذکر کی تعریف کیا ہے؟

جواب: جمله اربابِ طریقت و نیز علمائے شریعت کا اجماع (Consesus) ہیکہ '' ذکر'' صحبتِ صادق کا لازمی نتیجہ ہے بمصداق مَنُ اَحَبَّ شَیئًا اَکُشَرَ ذِکُرَهُ ۔ (جوجس شئے سے محبت کرتا ہے، اس کا ذکر اکثر کرتا رہتا ہے)۔ اور یہ بھی مسلمہ ہے کہ ذکرِ حبیب کسی پیرا پیرا انداز) میں کیول نہ ہو، عاشق بے قرار کے خاطر حزن واضطرار (غم وتڑپ) کے واسطے ضرور باعثِ تسکین ہوتا ہے۔

فَحُبَّكَ رَاحَتِیُ فِی کُلِّ حِیْنِ وَ ذِکُرُكَ مُونِسِیُ فِی کُلِّ حَالٍ ترجمہ:۔پس تیری محبت ہروقت میرے لئے راحت ہے۔اور تیراذ کر ہرحال میں میرامونس ومددگارہے

غرض خلاصہ بیہ ہے کہ سرگردان وادی محبت کے در دِدل کا اگر کوئی موثر اور مجرب علاج (Efffective Cure) ہے تو وہ مطلوب (محبوب) کا ذکر اور نام محبوب کا ورد ہے۔

لیکن بیره الت خاص ہے اور ان ہی اہلِ محبت کونصیب ہوتی ہے جورو نے میثاق سے دیدارِ جمالِ یار کے مُشتاق (طالب) ہوتے ہیں۔عوام کا بیر منصب نہیں کہ اپنے عارضی وقتی جوش کا عاشقانِ ذی مرتبت کی گرانقدر حالت سے موازنہ (Comparison) کریں۔

پائے بست عالم سفلی بعلوی کے رسد ہرزہ کاری دیگرو دیدار بنی دیگر است (ترجمہ): عالم سفلی، عالم علوی کے مرتبہ کوکب پہنچ ہیرہ کی کاریگری اور ہے اور صرف دیکھنا اور ہے۔ عارفین حضرات کا اتفاق ہے کہ حقیقتِ ذکر، یا دق ہے بعد فراموش کرتے غیر حق کے ۔ بھوائے (جبیبا کہ طریقہ ہے)۔

وَاذُكُرُ رَبَّكَ إِذَا نَسِيُتَ (اپنِربَّكَ إِذَا نَسِيتَ (اپنِربَّكَ إِذَا نَسِيتَ (اپنِربَّكَ اللَّهُ كَاليمان (يقين) ماسوى الله كالرف اور إلاَّ الله كالرف اور إلاَّ الله كالميان (يقين) ماسوى الله كالرف اور إلاَّ الله كالميان (worshipable Absolute Being) يعنى الثاره الله كى جانب ہے۔خلاصہ بيركم غيرالله كى في (Negative) اور وجود معبودِ مطلق (worshipable Absolute Being) يعنى

الله تعالی کا ثبات (Affirmation) کرناحقیقتِ ذکر کی عین تعریف ہے۔ بقول ہے۔ نفول ہے۔

ترجمه: بسب كوچپور د اورخود كوخدا كے ساتھ گزار يعنى يا دِالْهي ميں مشغول رہ:

چنانچے سالک بعد تہذیب نفس وتز کیہ قلب کے جب ذکرِ ربّ العزت میں بکمال شوق وانہاک مصروف ہوتا ہے جس کوصوفیہ'' ذکر حالی'' کہتے ہیں۔ جہاں ذکروذاکرو مذکور کی گنجائش نہیں۔ بیحالت'' فنائے ذات' ہے۔

6. سوال: "ذكر" كتخ اقسام ودرجول مين منقسم ہے اوراُن كے فوائد بيان كرو؟

**جواب**: اربابِطریقت نے اقسام ذکر کوتین درجوں میں منقسم فرمایا ہے۔

(اول)'' <u>ذکرعام'</u>۔ جہاں ذکر، ذاکر، ندکور تینوں ہیں۔ ذکر خواہ جہری (با آوازِبلند) ہوخواہ ذکر خفی (آہتہ ذکر) ہو۔ اس کو'' ذکرِ لسانی'' (زبانی ذکر) بھی کہتے ہیں۔ جس سے مراد دفع غفلت و دفع خطرات ہے۔ مُشق (Practice) اور عادت سے خیال کوایک نقطہ پر جمنے کی عادت ہوتی ہے۔ اُسی مقام (وقت) سے فائز المرام ہوکر ذاکر تقریب کردگار (الہی) کی جانب ترقی کرتا ہے۔ بقول حافظ شیرازی علیہ الرحمة

حضوری گر ہمی خواہی ازو غائب مشو حافظ مَتٰی مَا تَلُقَ مَنُ تَهُویٰ دَع الدُّنیَا وَاَهُمِلُهَا (ترجمہ) حضوری اگرچا ہتا ہے تو اُس سے غافل مترہ حافظ

جب تیری ملاقات محبوب سے ہو تو دنیا کو چھوڑ اوراسکوٹرک کردے۔

(دوم)۔ '<u>ذکرخاص</u>' جو حجاب عقل (عقل کے پردہ) کو زائل یا مضمحل (ختم یا کمزور) کرتا ہے اور ذاکر تخیلات و تو ہمات (وسوسات) سے آزاد ہوکر یا دِالٰہی میں محووم ستغرق ہوتا (گم و ڈوب جاتا) ہے۔اسکو قلب' (دل سے ذکر) بھی کہتے ہیں۔دل کے الفاظ ، گربھی یا د، بھی غفلت۔ذکرِ قلب کا مدار (Basis) الفاظ پرنہیں بلکہ تعنی بلتی حالت پر ہے۔دوحالتیں یہ ہیں!

(۱) "حضور" اكثراور" غفلت" كم له المناه و المناه و المناه عفلت و المناه و ال

یه ''حالتِ فنائے افعال''ہے، جہاں ذاکر غائب (اپنااحساس کھودیا)،صرف ذکراور مذکور رَہ گیا۔ بیغی ذکرِ قلب ترقی کرئے''ذکرِ روح'' پھر''ذکرِ سر"'(خود بھی گم) ہوگیا۔ (سوم)۔'' ذکر اخص'' ذاکر فنا نے افعال کی منزل میں۔ کوئی کھاناد ہے و کا مُطُعِمُ اِلّا الله (نہیں کوئی کھلانے والا مگراللہ) کوئی کچھد ہے و کا مُعِطی اِلّا الله (نہیں کوئی عطاکر نے والامگراللہ) کہتا ہے۔ جب تی کرتا ہے و ''
فنا نے صفات'' کی منزل میں قدم رکھتا ہے۔ اب کوئی خوبصورت نظر آئے تو کا جَمِیلُ اِلّا الله (نہیں کوئی خوبصورت مگراللہ)۔ کوئی رحم کرے والامگراللہ) کہتا ہے۔ ایسی حالت''بس اللہ مگراللہ)۔ کوئی رحم کرے تو کا رَحِیُہُ اِلّا الله (نہیں کوئی رحم کرنے والامگراللہ) کہتا ہے۔ ایسی حالت''بس اللہ اللہ'' یعنی ذاکر ندر ہا اور نہ ذکر ، صرف ذکر اصرف کی گر (ذکر کا احساس نہیں) صرف مذکور ہے۔ کثر ہے جب اور ترقی کرتا ہے تو ''فنائے ذات' کی منزل میں واخل ہوتا ہے۔ اب صرف یاد ہے یعنی ذکر لفظی بھی نہ رہا۔ صرف 'نذکور''۔ بس ایک''ذات'' اور یاد رہ گئی۔ یکمل فنا نیت ہے جس سے مراد ذاکر کا'' بقاء تی'' میں فنا ہونا ہے۔ جہال ذکر ، ذکر داکر ، ذکور کی گنجائش نہیں۔

بہت کم عرصهِ فنا کے ساتھ پھراپی تعین کا احساس ملتا ہے ربّ العرّ ت کی عطاسے۔ یہ بقاء (Endurence) ہے جہاں سالک سلوک (راوسلوک) بفضل تعالی طئے کر لیتا ہے۔ اُس پر عبدِ کامل کا اطلاق (مسلمہ) ہوتا ہے جو دوامِ حضور، کمالِ حضور کے ساتھ حاصل ہوتا ہے۔ ایساسا لک اب دوسروں کی اصلاح اور ہدایت اور فیض سے سرفراز کرنے کے لائق ہوجا تا ہے۔

تا بدانی هر که یزدال را بخواند از همه کار جهال بیکار ماند هر که را باشد زیزدال کاروبار بار آنجا یافت بیرول شد زکار

(ترجمہ): ۔توبیجان لے کہ جوکوئی یادِ الہی میں مشغول ہوتا ہے، وہ تمام دنیا سے بے خبر ہوجاتا ہے۔جوبھی اللہ تعالیٰ کی یاد کو اپنا مقصد بنالیتا ہے، وہ اُسکی یافت میں حدسے گزرجاتا ہے (فناوبقا اسکی منزل ہوتی ہے )۔

لہذاار بابِ تحقیق راوطلب میں مسافر جریدہ (تنہا سفر کرنے والا ) کے بالمعنی رفیق طریق ہوتے ہیں۔ بطور ہدایت مختلف عنوان اور مستحسن پیرایہ میں محاسن ذکر اور محامد ذاکر (ذکر اور اقسام ذکر ) ارشاد فرماتے ہیں۔

### ارشادتِ اربابِ تحقيق

7. سوال: ذکر و ذاکرین کے متعلق ارشادات ارباب تحقیق بیان کرو؟

جواب: 10- عامر بن عبدالله رضى الله عنه فرمايا - ذِكُرُ اللهِ شِفَاءٌ وَ ذِكُرُ غَيْرِ هِ دَاءٌ -

(ترجمه) الله تعالی کا ذکر شفاء ہے اور اُس کے غیر کا ذکر بیاری ہے۔ (طبقات الکبریٰ)

02- سعید بن مسیب رضی الله عند سے پوچھا گیا کہ وہ کوئی ایسی حلال چیز ہے جس میں حرام نہ ہواور کون سی حرام جوز ہے جس میں حرام نہ ہواور کون سی حرام فیئے ہوئے جس میں حلال نہ ہوتو فر مایا۔' ذِنگ رُ الله حَلَالُ لَیُسسَ فیئے ہو حَرامٌ۔ وَذِنگ رُ غَیْرِ ہِ حَرامٌ لَیُسسَ فیئے ہو حَدرامٌ الله عَلالُ۔ (ترجمہ) ذکر الیا حلال ہے کہ جس میں حرام نہیں اور اُس کے غیر کا ذکر ایسا حرام ہے کہ جس میں حلال نہیں' (کشف الحجوب)

03- مجاهد بن حسنین علیه الرحمة نے فرمایا "آومی پورا ذاکر نہیں ہوتا جب تک کھڑے بیٹھے لیٹے اللہ کاذکرنہ کرے '۔ (طبقات الکبریٰ)

40-ابو وائل شفيق بن سلمه عليه الرحمة في مادَامَ قَلْبَ الرَّجُ لِيَدُكُرُ الله تَعَالَىٰ فَهُوَ فِي السَّعَلَوةِ وَ إِنْ كَانَ فِي السُّوقِ ـ (ترجمه) جب تك آدمى كا قلب الله كاذكركر تار بتاوه نماز ميں ہے گووه بازار ميں كيوں نه ہو۔ (طبقات الكبرئ)

50-**ا مام محمد بافتر** رضی الله عنه نے فرمایا'' بجلیاں مؤمن اور غیر مؤمن سب پرگرتی ہیں اور نہیں گرتی ہیں تو الله عزوجل کا ذکر کرنے والے پر'۔ (طبقات الکبریٰ)

06- ثابت بن اسد بنانی علیه الرحمة فرماتے ہیں'' ذکر کرنے والے جب ذکر کرنے بیٹے ہیں تو گو، اُن کے گناہ پہاڑ جیسے کیوں نہ ہوں، مگر جب ذکر کر کے وہ اُٹھتے ہیں تو ایک بھی باقی نہیں رہتا''۔ (طبقات الکبریٰ)

70-1 بو سعید احمد بن عیسی خواز علیه الرحمة نفر مایا ' جب الله عرّ وجل چا بتا ہے کہ اپنے بندول میں سے کسی بندہ کودوست بنائے تو اُس کیلئے ذکر کا دروازہ کھول دیتا ہے'۔

اور یہ بھی فرمایا''کسی بندے کوشرف (Honour) حاصل نہیں ہوتا جب تک کہ ذکر اسکی غذا اور خاک (Sand) اُس کا بچھونا نہ ہوجائے۔ (طبقات الکبریٰ) 80-**ابو عبيد بسرى** عليه الرحمة نے فرمايا'' ذِكُرُ الله تعالىٰ بالُلِّسَانِ دُونِ الْقَلُبِ رِيَاءٌ'' (رَجمہ) الله تعالىٰ كا فرصرف زبان سے بغیرول کے' ریا'' (دکھاوا) ہے۔ (طبقات الکبریٰ)

09- **ابو بکر شبلی** علیه الرحمة نے فرمایا ' افضل ترین ذکر ، ذکر کانسیان (ذکر کااحساس ندرہے) اور مشاہدہ مُذکور میں ''۔ (عوارف المعارف)

10-سيدى ابر اهيم وسوتى عليه الرحمة نفر مايا" الميرى قلبى اولاد! اگرتم چائيه موكه قيامت كدن پروردگار كے حضور ميں يا يَّتُهَا النَّفُسِ الْمُطُمَّئِنَّةُ كهم كر پكارے جاؤتو ضرور ہے كہ تمهارى غذا" ذكر" بتمهارى بات" فكر" اور تهارى" خلوت "(تنهائى) الله تعالى كے ساتھ" موانست "(محبت) اور مشغولى (مشامده) ہو۔ (طبقات اللمرئ)

11-سیدی و مولائی سید عبدالقادر جیلانی رضی الله عند نے ارشادفر مایا۔

(۱) الله عزوجل کا'' ذکر'' کرنے والا ہمیشہ زندہ رہتا ہے۔ (۲) الله عزوجل کی موافقت (راضی رہنا) اُس کے نیک موافق بندوں سے سیکھو۔ اور فرمایا'' اپنے لقمہ (غذا) ، لباس اور دل کوصاف کر، توصوفی ہوجائے گا پھر ارشاد ہوا، سلامتی'' اعتدال' (Moderation) میں ہے۔ (تخفہ سجانی)

12- بحرالعلوم حبیبُ الله حضرت محمد عبدالقدید صدیقی قادری حسرت علیه الرحمة نظرمایا" انسان طرح طرح سے ذکر کرتا ہے (اس سے مراد اقسام ذکر ہیں)۔ یہ اِسلئے کہ انسان ہی میں ارتقاء (قرب اللی میں ترقی) کی صلاحیت ہے۔ دوسری مخلوق کا ذکر بس ایک ہی حالت میں رہتا ہے۔ ہر ذرّہ کا ذکر الگ ہے، جھاڑکا الگ، پہاڑکا الگ، مگر انسان پر اللہ کا ذکر جب غلبہ کرتا ہے (جوذکر قلب کی علامت ہے)، تو ایسا سمجھ میں آتا ہے کہ پہاڑ جھاڑ اور ہر ذرّہ میں ایک ہی آواز آرہی ہے یعنی ہر چیز میں اُسکا اپنا ذکر سنتا ہے۔ ذاکر جس کو" ذکر روح" عاصل ہوگیا اُس کی علامت یہ ہے کہ وہ ہر شئے سے اُس کی تسیح خاص سنتا ہے۔

''بقاء باللہ' والا یعنی'' انسان کامل' میں تو خدا کا ذکر تحت الشعور (Subconscious) ہوجا تا ہے یا پھر خلق کا خیال تحت الشعور ہوجا تا ہے۔ بیر حالتِ '' دوام حضور اور کمالِ حضور' ہے۔ ایسا'' ذاکر'' شخص ہر ایک کو اُسکاحق ادا کرتا ہے۔ یعنی حقوق اللہ اور حقوق العباد دونوں ملحوظ رکھتا ہے۔ مگر محبت (Love) کے پہلوکو ہاتھ سے جانے نہیں دیتا۔ ایسا قادری'' محمدی مُشرب' کہلاتا ہے۔ اللہ تعالی کواگر کسی کو کچھ دینا ہوتا ہے تو اُسی کے ہاتھ سے دلواتا ہے۔

## تعار ف ارباب تحقيق

- 01-عامر بن عبدالله رضى الله عنه: -آپ تا بعین میں زاہد کامل اور عابد شب زندہ دار تھے-آپ کے وصال میں اختلاف ہے ۔ بعض قول کے مطابق میں انتقال ہوا۔
- 02- **سعید بن مسیب** رضی الله عنه: آپٹمتاز تابعین میں نہایت عزیز القدر، صاحبِ منا قب کثیرہ رہے ۔ اپنے اعمال پوشیدہ رکھنے والے تھے۔ علی سے میں سفر آخرت فرمایا۔
- 03-ابو سعيد احمد بن عيسى خواز عليه الرحمة: بغداد كربني والے اور طريقت كامام تھـ سر"ى سقطى اور بشير حائى كى صحبت سے مستفيد ہوئے علم بقاء وفنا كے طرح تھے \_ 292 ھيں وصال ہوا۔

## 3.2- قناعت

#### (Contentment)

8- سوال: قناعت سے مراد کیا ہے اور طمع کامُضِرُ (نقصان دہ) اثر کیا ہوتا ہے؟

جواب: اصطلاح صوفیاء میں قناعت سے مرادخلق (مخلوق) سے ترکیے خواہشات وشہوات (Desistfrom Camal Desire) و انقطاعِ آرزوئے تعتعات (Temptation) ہے۔ جو شخص اپنے جیسے لوگوں سے ضمع (Temptation) رکھتا ہے وہ نہیں جانتا کہ بیلوگ اپنے نفع ونقصان کے مالک نہیں ، وہ نہ دے سکتے ہیں۔

لہذاجس نے ''طبع'' کیااور'' قناعت' سے کام نہیں لیا گویا اُس نے خدا کا شریک ٹھرایا،وہ پر ہیز گارنہیں بن سکتا۔اسلئے چاہیئے کہ خدا کے سواکسی سے کچھ بھی نہ مانگے۔

''صفتِ قناعت'' روحانی صفات میں الیی محمود ومستحسن (بہترین وقابل تعریف صفت ) ہے جوسا لکِ راہِ

طریقت کومتاز و برگزیدہ (Distinct & Elite)، مُقرب اور خدار سیدہ کرتی ہے بقول شاعر ہے

ملک آزادگی و گنج قناعت گنجیست که به شمشیر متیسر نشود سلطال را

(ترجمه) حرص وطمع سے آزادی اور قناعت ایساخزانہ ہے۔ کہ بادشاہ کو بھی شمشیر (تلوار) کے ذریعہ حاصل نہیں ہوتا۔

صاحبِ قناعت کی صحیح علامت یہ ہے کہ اُس کے نفس کی خواہش قلت و کفایت (Minimum Needed) کے

ساته محدود (Limited) اورطمع العنی کثرت وطلب وزیادت سے قطعاً منقطع اور مفقود (خالی) ہو۔ کیونکہ طریقت میں

" قناعت" نہایت رفیع (اعلیٰ) اور غایت متاز (Extremly Distinctive) مقام ہے۔

به بادشای عالم فرد نیا روس اگر زیسِر قناعت خبر شود درویش

(ترجمہ) دنیا کی بادشاہی کے خیال کودل سے نکال دیتا

اگر درویش قناعت کے راز سے واقف ہوتا۔

9. **سوال**: راوسلوک میں قناعت اختیار کرنے کی ضرورت اور اہمیت بیان کرو؟

**جواب**: پس سالکِ راہِ طریقت کو چاہیئے کہ سلوک میں ہروقت اِس مقولہ پر قائم رہے کہ' قناعت بہر حال اولی تر صفت'' یعنی قناعت ہر حالت میں سب سے اعلی وار فع صفت ہے۔ خلاصہ یہ کہ مردِ قانع (قناعت کرنے والا) راحت ابدی (کبھی نہ ختم ہونے والی راحت)،عزت سرمدی (لامحدود شرف عزت) کا سزاور ہوتا ہے، ستی ہوتا ہے۔ جسکی بشارت عَنَّ مَنُ قَنَعَ (قناعت کرنے والاعزیز ہوتا ہے۔ جسکی بشارت عَنَّ مَنُ قَنَعَ (قناعت کرنے والاعزیز ہوتا ہے۔ ہے) سے آشکارا (ظاہر) ہے۔ برخلاف اُسکے اگر اسپرِ دام حرص (لالح میں مبتلا) ہواتو رُسوا و ذلیل ہوتا ہے۔ جسکی ذِلُّ مَنُ طَمَع کرنے والا ذلیل ہوتا ہے) عین دلیل ہے۔ طامع (طمع کرنے والا زلیل ہوتا ہے) عین دلیل ہے۔ طامع (طمع کرنے والا) قرب الهی سے معدور رہتا ہے۔ کیونکہ اثر ات حرص وہوا، آئینہ دل کومکد ر (میلا) اور بنورکر دیتے ہیں کہ وہ حصولِ عکسِ حقائق سے معذور ہوجا تا ہے۔

الغرض طالبِ راوِحق کوچا بیئے کہ بقدراحتیاج (کم سے کم ضرورت کے مطابق) اکل و شرب (رزق حلال) حاصل ہونے کے بعد خواہ شاتِ زوائد و غیر ضروری سے مختاط و محتر ز (Careful & Refraining) رہے۔ لذّاتِ فانیہ ،نفسانیہ و تمتعات جسمانیہ یعنی نفسانی عیش و عشرت و جسمانی لذّتِ فانی (ختم ہوجانے والی ہے) سے احتیاط کر سے ،نفسانیہ و تناعت کی دولت ) سے بہر مند (سرفراز) ہو۔ (بچتارہے) تا کہ متاعِ قناعت (قناعت کی دولت) سے بہر مند (سرفراز) ہو۔ الفَناعَة کنز لَا یَغُنِی ۔ (ترجمہ) قناعت ایک بھی نہ ختم ہونے والاخزانہ ہے۔

## ارشادات ارباب تحقيق

10. **سوال:** قناعت كى اہميت كے متعلق ارشادات ارباب تحقيق بيان كرو؟

جواب: ٥١- امير المؤمنين على مرتضى كرم الله وجهن " قناعت " كولوار قاطع لعن فيصله كن تلوار

(Decisive Sword) فرمايا - الْقَنَاعَةُ سَيُفٌ لَا يُلسُو - (عوارف المعارف)

02-102 فَو نَى رَضَى اللَّهُ عنه فَو مَا يَا الشَّرُ فِ فَوَجَدُتَهُ فِي الْقِنَاعَةِ

(ترجمه) شرف (Dignity) "قناعت" میں پایا۔ (تذ کرة الاولیاء)

03-**ابو سلیمان دارانی** علیه الرحمة نے فرمایا۔ ' قناعت' رضا کادیباچہ (Preface) ہے جس طرح ورع (پرہیزگاری) زہدکا مقدمہ ہے۔ (عوارف المارف)

40-ابوالحسن بنان بن محمد عليه الرحمة اكثر فرماياكرتے تھے۔" قناعت' كى تعريف ميں كه غلام اگر قانع - 104 وقاعت كر كائس كاغلام ہوجا تا ہے۔ (قناعت كرنے گلے) ہوجائے تو گر (آزاد) كائكم ركھتا ہے۔ اور آزاد فض جسكی طبع كرے أس كاغلام ہوجا تا ہے۔ (عوارف المعارف)

05- شیخ شهاب الدین محمد سهرور دی علیه الرحمة نے فرمایا۔ '' قناعت' سے راحتِ ابدی Eternal (عوارف العارف)

Peace) اور عزت بسرمدی (Everlasting Dignity) نصیب ہوتی ہے۔

06- مولانا جلال الدين روى عليه الرحمة في ايني مثنوى شريف مين بيفر مايا:

چوں قناعت را پیمبر گنج گفت ہرکسے را کے رسد گنج نہفت از قناعت کے تو جان افروختی از قناعتھا تو نام آموختی ا۔ (ترجمہ) جبکہ قناعت کو حضرت پینمبر سلی اللہ علیہ وسلم نے خزانہ (Treasure) فرمایا۔

تو ہر شخص کو بینز انہ جو چھپا ہوا ہے، کیسے ملے گا قناعت سے۔ تُو اپنی جان کوروشن کیا، قناعتوں سے ہی تُو نام سیکھا (حاصل کیا)۔

07- سيدی و مولائی غوث اعظم سيد عبدالقادر جيلانی رضی الله عنه کاارشادمبارک ہے در کہ قناعت کر''ياييا خزانہ ہے جو بھی ختم نہ ہوگا۔

اور یہ بھی ارشاد ہوا۔'' اے شخص! اگر تو جا ہتا ہے کہ تیرے سامنے کوئی درواز ہبند نہ رہے تو ٹو اللہ تعالیٰ سے خوف کر، وہ (خوفِ الٰہی) سب درواز وں کی جا بی ہے۔ (تخفہ سجانی)

## تعار ف اهل تحقيق و عارفين

01- **ابوالحسن بنان بن محمد**عليه الرحمة: -آپُّام بالمعروف كرنے والے بزرگ تھے -316 ھيں وصال ہوا۔ اور قراف ميں پہاڑ كے قريب جامع محمود كے سامنے مدفون ہيں -

02-ابو سلیمان دادانی علیه الرحمة: -آپُّداران جودمش کا گاؤں ہے رہنے والے تھے۔اور وہیں مزارہے۔ 215 ھیں وصال ہوا۔ زیادہ مشائخین شام آپُ سے مستفیض فیض ہوئے۔

## 3.3 توكل

#### Trust in Allah (SWT)

11. **سوال**: صوفیه کی اصطلاح مین "توکل" سے مراد کیا ہے؟

جسواب: مخققین صوفیه کی اصطلاح میں جمله اسباب (ذرائع) سے انقطاع قطعی (Total isolation) اور مسبب الاسباب (اللہ تعالی) پرکامل اعتاد کو '' توکل'' کہتے ہیں۔انسان کی بہت می حاجت سے مقاصد ہیں۔ اپنی کوشش اور سعی کوموثر (Effective) سمجھنا غلطی ہے بلکہ اپنے حاجات کے پورا کرنے کیلئے اللہ تعالی پر اعتاد کوشش اور سعی کوموثر (ورت ہے، یہی تو'' توکل'' ہے۔کام نہ کرنے کا نام'' توکل' نہیں ہے۔ یہ تو آرام طبی ہے اور السی کی شخت نا ایٹ ہاتھ پاؤں کو اپنی قو توں کو جو خدائے تعالی کے عطایا (Bestowals) ہیں، بیکار کردینا ہے اور عطائے اللی کی سخت نا قدری ہے۔

اربابِطریقت میں فکرروزی و تلاشِ معاش منافی (خلاف) شانِ توکل ہے۔ بلاخد شات و تر دات و بلا شکوک و شبہات (سلانتعالی) میں معاش منافی (توکل کرنے والوں) کورازق العباد (اللہ تعالی) پر پورا کشیں اورکامل اعتماد ہوتا ہے۔ اورائے قلبِ مطمئن کو اُس کی تصدیق ہوتی ہے، وَاللّٰه یَـرُزُقُ مَـنُ یَّشَـآءُ۔ بِغَیْرِ حِسَاب (الله تعالی جس کوچا ہتا ہے بے صاب رزق عطافر ما تا ہے)۔ قرآن

تكيه برتقوى ودانش درطريقت كافريست راهر دگرصد هنر دار دتو كل بايدش

(ترجمه): طریقت میں تقوی اور عقل پر بھروسہ کرنا کفر ہے سالکِ راہ طریقت اگر سیٹروں ہنر رکھتا بھی ہو۔ تو اسے تو کل علی اللّٰہ کرنا چاہیئے ۔

12. **سوال**: ابتداءً '' تو کل'' کے مدارج اور خوبیوں کے متعلق مخضر بیان کرو؟

(Patience, Accecptance and Trust) اورتفویض اورتفویض (Patience, Accecptance and Trust) "توکل" کے تین در جے ہیں۔ توکل، تشکیم،

جواب: 1- توكل: متوكل شخص صبر كرتابلاؤل ير، عبادت كى تكليف ير، دشمن سے تكليف اور خواہشات كے بورے نہ ہونے ير، ايس شخص كو صبر ميں نا گوارى ومصيبت دكھتى ہے گو اُسے سہتا ہے اور خدا تعالىٰ كے وعدول پراپنے دل كى تسكين حاصل كرتا ہے۔ يہ 'توكل''كا آغاز ہے اور بہ 'مومنول''كي صفت ہے۔ وَ عَلَى الله تَوَكَّلُوُ إِنْ كُنتُهُ

مُؤمِنِيُنُ ۔ (العمران:160) ترجمہ: اگرتم مومن ہوتو اللہ ہی پر بھروسہ، تو کل کرو۔

2- تسلیم :ین توکل 'کادرمیانی درجہ ہے۔ اَب صبر میں طبیعت پرنا گواری بھی ہے اور پھراتن ہی لدّت بھی ملتی ہے۔ ہے۔ صاحبِ تسلیم خدا کے علم (تقدیر) پر کفایت (بھروسہ) کرتا ہے۔ تسلیم ''اولیاء''کی صفت ہے۔ اِنَّ اللّٰه مَعَ الصَّابِرِیُن۔ (انفال:66) ترجمہ: بے شک اللّٰہ تعالی صابرین کے ساتھ ہے۔

3- تضویض : یہ 'توکل' کاعلی درجہ ہے۔ اَب صبر میں لذّت ہی لذّت ہے۔ ایسے خص پر تقدیر الہی کھل جاتی ہے۔ اوروہ راضی بدرضا ہوجا تا ہے۔ یہ 'تفویض' یا ' رضا' صرف موحدول ، 'عارفول' کی صفت ہے جبیبا کہ اِن آیوں سے معلوم ہوتا ہے۔ (۱) وَاصبِرُ وَ مَا صَبُرُكَ اِلَّا بِاللّٰهِ وَلَا تَحُرَٰنُ عَلَيْهِمُ وَلَا تَكُ فِی ضَیْقٍ مِّمَّا یَمُكُرُونَ وَ سے معلوم ہوتا ہے۔ (۱) وَاصبِرُ وَ مَا صَبُرُ كَ اِلَّا بِاللّٰهِ وَلَا تَحُرَٰنُ عَلَيْهِمُ وَلَا تَكُ فِی ضَیْقٍ مِّمَّا یَمُكُرُونَ وَ سے معلوم ہوتا ہے۔ (۱) وَاصبِرُ وَ مَا صَبُرُ لَا إِلَّا بِاللّٰهِ وَلَا تَحُرَٰنُ عَلَيْهِمُ وَلَا تَكُ فِی ضَیْقِ مِّمَّا یَمُکُرُونَ وَ رَسُورة الْحَلَ آیت 127)۔ (ترجمہ) اے مجبوب [ اللّٰهِ عَلَی مِبرکرواور تبہارا صبراللّٰد ہی کی توفیق سے ہے اور اُن کاغم نہ کھاؤ اور اُن کے فریبوں سے تنگ نہ ہو۔

(2) وَاللّٰهُ يُحِبُّ الصَّابِرِيُنَ (آل عمران ـ 146) (ترجمه) بِشك اللّٰدتعالى صابرول سے محبت كرتا ہے۔ (3) وَرِضُوانْ مِّنَ اللهِ اَكْبَرُ ـ (توبه ـ 72) خداكى رضامندى برى چيز ہے۔

کسی نے حضرت امام حسن رضی اللہ عنہ کے سامنے بیان کیا کہ حضرت ابوذ رغفاری فرماتے ہیں کہ 'میں تکلیف کوسید ھے ہاتھ سے اور راحت کو بائیں ہاتھ سے لیتا ہوں'' توامام عالی مقام نے فرمایا کہ 'خدا ابوذر ٹررمم کرے میں تورنج وراحت سب کوسید ھے ہاتھ سے لیتا ہوں۔ یہ ہمقام کُلُتَ یَدِینُ الله یعنی اللہ تعالیٰ کے دونوں ہاتھ سید ھے ہیں۔ یمر تبہ سلیم ورضا ہے۔ گویا آپ کورنج وراحت ایک ہی ہیں کوئی فرق نہیں۔

## ارشادت ارباب تحقيق

13. **سوال:** تو كل على الله كم تعلق ارشادات ارباب تحقيق بيان كرو؟

جواب: 10- اويس قرنى الله عند فرمايا! طَلَبُتُ الْإِسْتِغَنَا ءَ فَوَ جَدُتُّهُ فِي تَوَكَّلِ مِن الله عند فرمايا! طَلَبُتُ الْإِسْتِغَنَا ءَ فَوَ جَدُتُّهُ فِي تَوَكَّلِ مِن إِياد (ترجمه) إستغنا (بينازى) توكل مين إياد (تذكرة الاولياء)

ي من الله عَن يَتُو كَلَ عَلَى الله فَهُو حَسُبُهُ (ترجمه) جس نے الله پرتوكل كيا تو الله تعالى كافى ہے اس كى كفايت كيلئے۔ 02- ابو يحلى مالك بن دينار عليه الرحمة سے كس سائل نے نصیحت جا ہى تو آپ ئے فرمايا ' ہروقت راضى ہو

## كه كارساز حقیقی تمهارا كام بنا تا ہے۔

یہ بھی فرمایا کہ میں رابعہ عدویہ کے پاس گیا۔ دیکھا کہ وہ شکستہ کوزہ گُل (ٹوٹا ہواگل دان) سے وضوکررہی ہیں۔اورکہنہ بورئے (پرانی چٹائی) کے،سر ہانے بجائے تکیہ کے،ایک خشت (لپٹا ہواٹاٹ کا تکیہ) ہے۔ میں نے کہا رابعہ میرے دوست تو نگر (مالدار) بھی ہیں اگر کہوتو تمہارے لئے اُن چیزوں کے واسطے اُن سے کہوں؟ فرمایا''ائے مالک تم نے خلطی کی۔کیا ہمارا''روزی دہندہ' یعنی رزاق (دینے والا) ایک نہیں''؟ میں کہا،ایک ہے (اللہ)''۔فرمایا ایک تم نے خلطی کی۔کیا ہمارا''روزی دہندہ' یعنی رزاق (دینے والا) ایک نہیں''؟ میں کہا،ایک ہے (اللہ)''۔فرمایا ایک اُن کی درویتی کی وجہ سے،اورتو نگروں کو یا در کھا اُن کی تو نگری کے سبب سے؟ میں اُن کی درویتی کی وجہ سے،اورتو نگروں کو یا در کھا اُن کی تو میں بھی وہ ہی فی ہوں جو اُس بندہ نواز کی مرضی ہے'۔ ( تذکرۃ الاولیاء)

03- ابو نصير بستيرى بن الحارث حانى عليه الرحمة في فرمايا "توكل رضاسے مے" ـ ( فات الانس )

40 شفيق بن ابراهيم بلخي عليه الرحمة في مايا "حق كوبي مُتصرّ ف (بااختيار) ديكها توكل هـ، (فحات الأنس)

50-**ابوالفيض ذوالنون مصرى عليه الرحمة في مايا** التَّوَكُّلُ تَرُكُ تَدُبِيُرِ النَّفُسِ وَالْإِنُخِلَاعُ مِنَ

الُنَحَال \_ (ترجمه) توكل نام ہے تركِ مدبير كااور خالى ہونے كااينے حول وقوت ہے \_ (عوارف المعارف)

اور یہ بھی فرمایا جب کسی سائل نے آپ سے پوچھا،''متوکل (توکل کرنے والے) کی شناخت (نشانی) کیا ہے''۔'' فرمایا جس نے خالق کی رزاقی کے سامنے مخلوق سے طبع کوقطع کر دیا ہو''۔

اور فرمایا'' تو کل خلعِ ارباب (لوگوں سے مطلب نہ رکھنا) اور دفع اسباب (اسباب پرنظر نہ رکھنے) کو کہتے ہیں۔ اور فرمایا اپنے نفس سے بوئے ربوبیت (اللہ پئن) کو نکا لنے اور خوئے عبودیت (بندہ پئن) اختیار کرنے کو '' تو کل'' کہتے ہیں۔

اوریجھی فرمایا''تو کل،انبیاءلیہم السلام کا حال (باطن) ہے'۔

اور بیجهی فرمایا متوکلین کوتین چیزیں تفویض (عطا) ہوتی ہیں،'' حقیقت''، ''مکاشفہ غیبی''اور'' قربِ حق تعالیٰ''۔اور فرمایا،''متوکل کی علامت بیہ ہے کہ کوئی چیز پاس ہونہ ہو، ہر دوحالت میں اُس کوسکون واطمینان ہو'۔اور بیجهی فرمایا،'' توکل''یرطعن کرنا در حقیقت''ایمان' پرطعن کرنا ہے۔

اور فرمایا، 'متوکل'' کوکسب ( کوشش) درست نہیں مگریہ کہ نیت امدادِ مساکین ومعاونتِ خلق (لوگوں کی مدد کرنا ہو)۔ ( تذکرة الاولیاء)

07-**ا بو تُراب بخشی** علیہ الرحمۃ نے فرمایا، تو کل بیہ کہدل دریائے عبودیت میں غرق اور خدائے تعالی کے ساتھ وابسطہ ہو۔اگروہ دیتو شکر اور اگر نہ دیتو صبر کرے۔

اور یہ بھی فرمایا،سب وصول حق تعالیٰ کے ستر ہ(17) مدارج ہیں اُن میں ادنیٰ درجہ اجابت (دعا کا قبول ہونا) اوراعلیٰ درجہ '' تو کل'' ہے۔ (تذکرہ الاولیاء)

08- خواجه ابن عط عليه الرحمة نفر ما يا، توكل بيه كه فاقه سة تكليف شديد موتو بهى حدِسكون سه باهر نه آئه - ( نفحات الأس )

90-**ابو جعفر خلدی** علیه الرحمة نے فرمایا، تو کل بیہے کہ کوئی چیز موجود ہویا نہ ہؤہر دوصورت میں دل کی حالت کیسال رہے۔ بلکہ نہ ہوتو مُسر ور ہواورا گر ہوتو خوش نہ ہو نے خرض'' استقامت بخدا'' کا نام اصطلاح صوفیہ میں'' تو کل'' سے۔

(تذکر ۃ الاولیاء)

10-**ابو اسحاق ابر اهیم بن داؤد** علیه الرحمة نے فرمایا" تو کل"یہے کہ جوخدا بھیجدے اُس کوکافی سمجھے بے رنج۔ کیونکہ رنج کرنادلیل ہے زیادہ طلب کرنے کی۔ جو"منافی تو کل" یعنی تو کل کے خلاف ہے۔ ( فعات الانس )

11- خواجه ابر اهیم شیبانی علیه الرحمة نے فرمایا ''توکل'' ایک راز (Secret) ہے درمیان خدائے تعالی اور بندہ کے۔ پس واجب ہے کہ اُس راز سے کوئی واقف نہ ہو بجز خدا کے۔ (عوارف المعارف)

12- **ابو محمد داسی** علیه الرحمة نے فرمایا''تیرے اور ق تعالی کے درمیان دوبر می این (veil بیرے اوّل تدبیر یعنی نفس کیساتھ مُشغول ہونا، دوم بھروسہ کرنا اسباب پرجو تیری طرح خود بھی عاجز ہے۔ (شحات الانس)

13- **ابو یعقوب بن اسحاق** علیه الرحمة نے فرمایا''متوکل وہ ہے جس نے اپنابار (Burden) خلق (لوگوں) سے اُٹھالیا۔ (تذکرۃ الاولیاء)

1-14 بعد ورّاق علیه الرحمة نے فرمایا'' انتظار کی کدورت (نشر) سے اپنے وقت کوصاف رکھنے کا نام'' تو کل'' ہے۔اس طرح کہ سی کے جانے پر نہ افسوس ہونہ کسی چیز کے آنے کا انتظار۔ (تذکرة الاولیاء)

5- سیدی و مولائی حضرت سید عبدالقادر جیلانی رضی الله عنه فرماتی بین 'اے خض! دل کے ساتھ قق وعز وجل کی طرف دوڑ ۔ اس کی رحمت کے دامن سے تمسک کر یعنی بُڑو جا، لیٹ جا، الله تعالی ہر چیز پر قادر ہے ۔ ہر چیز کا عالم (جانے والا) ہے ۔ سب کچھاس کے ہاتھ میں ہے ۔ اس کے درواز بے کولازم پکڑا اور اُسی سے سوال کر کہ تیرے دل کو اپنے غیرسے پاک کرے اور ایمان اور معرفت، اپنے علم اور خلقت سے بے نیازی (توکل علی الله ) کے ساتھ بھر دے گا۔ اور اُسی سے سوال کر کہ مجھے یقین عطا کرے اور تیرے دل کو اپنا مانوس بنا لے سب پچھا سی الله ) کے ساتھ بھر دے گا۔ اور اُسی سے سوال کر کہ مجھے یقین عطا کرے اور تیرے دل کو اپنا مانوس بنا لے سب پچھا سے معاملہ رکھ غیر سے نہ ما نگ، غیر سے نہ ما نگ، غیر سے نہ ما نگ، اپنی جیسی مخلوق کے آگے ذلیل نہ ہو، اُسی (الله ) کا ہوجا ۔ الله عز وجل سے معاملہ رکھ غیر سے نہیں ' ۔

16- بحد العلوم حبیب الله محمد عبدالقدیر صدیقی قادری حسرت علیه الرحمة فرمات بیس این از اده سے تصرف اختیار کرنا اپنے اراده سے تصرف اختیار کرنا ، دونوں میں انسان کا اراده شامل ہے۔
تصرف اور عدم تصرف کا اختیار دیا جائے تو عدم تصرف کو اختیار کرنا مانع ذمہ داری (ذمہ داری کے خلاف) نہیں ہے۔
لکین تصرف (اختیار کے استعال) کے اُمر (حکم) کے وقت اِنتالِ اُمر (تعمیل حکم کرنا) پھر وہی بے
اختیاری ہے اور ''عدم اصلی'' ہے ، یہ کام نہایت مشکل ہے اور عبد کامل کا ہے ۔ نہ بالا رادہ تصرف ، نہ بالا رادہ عدم
تصرف ، بلکہ حکم تصرف کے وقت تصرف (بیتو کل ورضا کا اعلیٰ مقام ہے)۔ جزوی اِرادہ رکھ کر بے ارادتی کا دعو کی کرنا
چھوٹا منہ بڑی بات ہے (ہر گھڑی اللہ تعالیٰ سے اُسے فضل کا طالب رہنے میں خیریت ہے ، امان ہے۔

آپؒ نے بیکھی فرمایا،' یا در کھوا گرکوئی خدائے تعالیٰ پر پورا بھروسہ واعتاد لیعنی تو کل رکھتا ہے تو وہ (اللہ) بغیر وسائل (Resources) کے بھی دے سکتا ہے۔ تو کل کرنے والے کے تمام کا موں کو خدائے تعالیٰ پورا کر دیتا ہے۔ جہاں کوئی خواہش دل میں پیدا ہوئی خدانے اس کو پورا کر دیا۔ (نظام العمل فقراء)

#### تعارف ارباب تحقيق

10-1 بو یحی مالک بن دیناں علیہ الرحمۃ: ۔ آپ کا وصال 131 مصیں ہوا۔ آپ فرمایا کرتے سے کہ اگر مجھے یہ اندیشہ نہ ہوتا کہ بدعت ہوگی تو ضرور حکم دیتا کہ پُپ میرے پاؤں میں بیڑیاں ڈال دی جائیں۔ تا کہ بیڑیاں پڑا ہوا اینے مالک کے سپر دکیا جاؤں جیسے بھگوڑا غلام اینے آتا کے سپر دکیا جاتا ہے۔ آپ حضرت امام بھری کی محبت سے سرفراز ہوئے۔

- 20-1بو على شفيق بن ابر اهيم بلخى عليه الرحمة: -آپُخراسان كے بيرانِ طريقت ميں سے تھے۔علم واحوال ميں پہلے گفتگوآپُ ہی نے کی ۔ تو كل كے بيان ميں خاص ملکہ تھا۔ حضرت ابرا ہيم ادہمؓ سے مستفیض ہوئے۔ 30-1بو محمد سهل بن عبدالله تستری عليه الرحمة: -آپُصوفيائے متقد مين ميں مخصوص صوفی اور طریقت کے امام اور مشائخین کے سردار تھے۔علومِ اخلاق وریاضت کے ممتاز عالم اور متعلم رہے۔خالد گھر بن غوّ ارگی صحبت کا شرف حاصل تھا۔ مکم معظمہ کوجاتے ہوئے 273 ہے میں ذوالنون گود یکھا اور 283 ہے میں وصال ہوا۔ 40-خواجه ابن عطاء علیه الرحمة: -آپُ عالم باعمل اور صوفی بے ریا اور صاحب مداری عالیہ تھے۔ستر (70) علیہ تھے۔ میں وصال ہوا۔
- 50-**ابو اسحاق ابر اهیم بن داؤد قصاد رتی** علیه الرحمة: مثام (مقام) کے بزرگانِ اجله میں آپ کا شار ہوتا ہے۔ حضرت جنید اور ابن الجلاً کے جلیس (ساتھی) رہے۔ فقراء واہلِ تجرید کے دوست تھے۔ بہت زیادہ عمر یائی م<u>326</u> ھیں وصال ہوا۔
- 06- خواجه ابر اهیم شیبانی علیه الرحمة: -آپ حضرت عبید الله اورابرا ہیم خواص کے جلیس (ساتھی) رہے۔ رہے۔ عبید وصال ہوا۔
- 70- ابو یعقوب بن اسحاق بن محمد نهر جوری علیه الرحمة: آپ "ابوعمر بن عثمان" کی اور ابو یعقوب سوسی کی صحبت میں رہے ۔عرصه تک حرم مکرم کی مجاوری کی ۔ میں وصال ہوا۔
- 80-ابو بکر ورّاق علیہ الرحمۃ: آپُکاوطن' ترند' تھا اور وہیں مزار شریف بھی ہے۔ گر' بیخ' میں قیام کیا۔ محمد بن عمر بی گی کی صحبت میں رہے۔ صاحب تصنیفات تھے۔ چند حج ادا کئے اور آپُ کا فیض ، عام ہے۔ موجد میں وصال ہوا۔ آپُ کا نام محمد بن عمر الحکیم ہے۔ ابوعلی ترندی کی صحبت سے فیضیاب ہوئے۔ کتب آسانی کے عالم تھے۔

#### 3.4

(Patience)

14. سوال: صوفيه كي اصطلاح مين صبر سے كيا مراد ہے؟

جواب: محققین اربابِطریقت کا اِتفاق ہے کہ صوفیائے باعظمت کی اصطلاح (Terminology) میں 'صبر'' سے مراد ترک آرام اور بلا وصعوبت (مصیبت) پرراحت وتحل (خاموثی سے برداشت کرنا) ہے۔ بالفاظ دیگر ''صبر''مقربین الہی کے صدق وخلوص (Devotion) کا معیار (Standard) ہے۔

جب الله تعالی ملاحظہ (Examin) فرما تا ہے کہ بندہ کے خیالات درست اور خدا پراعتماد قوی ہے اور بندہ اسکی (الله کی) فرما برداری کررہا ہے اوراً سکے احکام کے مطابق چل رہا ہے۔ تواب اُس کا (بندہ کا) امتحان شروع ہوتا ہے۔ اُس کو الله تعالی مصائب، امراض واحتیاج (Indigence) میں مبتلا کرتا ہے اور فرما تا ہے، یعنی الہام کرتا ہیکہ تم کومیری اطاعت کرنی چاہیئے نہ کہ مجھے تہاری اطاعت۔ بیحالت بڑی نا گوار ہوتی ہے اوراس وقت 'صبر' کی ضرورت ہے۔ تکلیفات اور مصائب کو باولِ نا خواستہ (بداحساس تکلیف) برداشت کرنے کا نام ہی ''صبر' کے ضرورت ہے۔ الله مَعَ الصّابِرِیُنَ (سورہ البقرہ: 153)۔ ترجمہ: الله صبر کرنے والوں کے ساتھ ہے۔

چونکہ''صبر'' محبت کامخصوص نتیجہ اور عشق صادق کا عین ضمیمہ (Suppliment) ہے۔ اور طریق عشق میں دستور ہے کہ دعویٰ عشق ومحبت، بغیر شہادت و بلا محنت، مسموع (قبول) نہیں ہوتا۔ لہذا محبِّ صادق کے واسطے میدان ابتلاء وامتحان میں کا میابی کی آسان صورت یہی ہے کہ بکمال عمل واستقلال (ہمت و برداشت کے ساتھ) صرِمحمود (Dignified Patience) پرعامل ہوجو یقینی وسیلہ ذریعہ حصول گوہر مقصود ہے۔

15. **سوال**: کیا''حقیقتِ صبر'' کلیتهٔ روحانی مجامدہ ہے اور صفات و مفاد بھی صبر کے معنوی ہیں؟

**جواب**: عارفین باتمکین نے صبر کی ظاہر کی علامت بیار شاد فرمائی کہ صابرِ صادق شکایات، اعتراضات سے جو بہ صراحت ( زبان قال سے ) ہوں یا بالاشارت ( زبان حال سے )، کما حقد، مختاط و متمرز & Cautious ) Careful) رہتا ہے۔ اور قضاوقدر (قسمت ) کے آگے بہ عجز و نیاز سرتسلیم خم کرنااس کاعین فرضِ منصبی ہوتا ہے۔ بنده جب تقوی اختیار کرتا ہے۔اور مصیبتوں کو برداشت کرتا ہے،ابیا کہ دل پر کوئی گرانی (مشکل) نہ ہو ا ورا حکام الٰہی بلاا نکار و کراہت قبول کر لیتا ہے تو اُس کو''تسلیم' (Acceptance) کہتے ہیں۔اور یہی بزرگوں کی تعلیم ہے۔

> تاسرندد ہم پانکشم ازسر کویت نامردی ومردی قدمے فاصلے دارد (ترجمہ) تیری گلی (جناب) میں سرِتسلیم خم کرنایا نہ کرنا گویا پس ہمتی اور ہمت میں ایک ہی قدم کا فاصلہ ہے۔

جب صبر کی منزل میں اور ترقی ہوتی ہے اور بندہ تکلیفات برداشت کرنے کا عادی ہوجا تا ہے اوراحکام الہی پر عمل کرنااس پر ہمل ہوجا تا ہے اور ہرفتم کی تکلیف کو برداشت کر کے اس کا مزہ لیتا ہے جس طرح کڑوی افیون (Opium) عمل کرنا اس پر ہمل ہوجا تا ہے اور ہرفتم کی تکلیف کو برداشت کر کے اس کا مزہ لیتا ہے جس طرح کڑوی افیون (Consent) ہے۔
کھانے والا کھاتے کھاتے مزے لینے لگتا ہے اور اس کا لطف اٹھا تا ہے تو اُس کا نام' رضا ' رضا مندی بڑی چیز ہے۔
وَرضُو اَنْ مِنَ اللّٰهِ اَکُبَرُ (توبہ: ۲۵) ترجمہ: فیدا کی رضا مندی بڑی چیز ہے۔

صبر کلیة (ہراعتبار سے)روحانی مجاہدہ ہے اور جملہ صفات ومفاد بھی صبر کے معنوی ہیں۔ چنانچ عملِ صبر کا میہ لازمی خاصہ ہے کہ صابرِ صادق وطالب راہ حق پر اسرار وحقیقت کا انکشاف ہوتا ہے۔

اورجلوہ انوار حبیب کے مشاہدہ کی صلاحیت اور استعداد بارگاہ شاہد حقیقی سے اُس کونصیب ہوتی ہے بمصداق وَ مَا صَبَرَكَ إِلَّا باللَّهِ بِرَجمہ: تم صبر نہیں کرتے مگر اللّٰد کیلئے۔

چیثم آلودہ نظرازرخِ جاناں دُوراست بررخِ او نظرآ نکینہ پاکی انداز (ترجمہ): گندی و ناپاک نظر چہرۂ جاناں سے دور ہے اُسکے(جاناں کے)چہرے پرشفّاف آئینہ کی یاک نظر سے دیکھو۔

چونکہ ابتلا و آلام (امتحان وصیبتیں) بمشابہ (Like) صیقل (Murcury Plating) اور قلب سالک بمنزلہ (Like) جونکہ ابتلا و آلام (امتحان وصیبتیں) بمشابہ (Like) صیقل (Plating) آئینہ دل کیلئے سبب خراش اور باعث اذبیت ضرور ہے لیکن جہتِ صاف و لطیف (قلبِ صاف و پاکیزہ) بھی اس درجہ ہوتا ہے کہ صابر کودیدارِ جمالِ یار کی استعداد پیدا ہوجاتی ہے۔ صبر گن حافظ بیختی روز وشب عاقبت روزے بیا بی کام را

(ترجمه):رات دن کی تختی پراے حانظ صبر کرو آخرا یک دن آرام کی کامیا بی پاؤگ۔ اِس اعتبار سے ہادیانِ راوطریقت نے اپنے اپنے عہد میں سالکین خوش نہاد کوصبر وخمل کے ثواب ومفاد سے آگاہ وخبر دار فرمایا۔

### ارشادات ارباب تحقيق

16. سوال: ''صبر'' کرنے سے متعلق اہمیت وعظمت کے بارے میں ارشادات ارباب تحقیق بیان کرو؟

جواب: 10-امير المؤمنين على مرتضى كرم اللدوجه فرمايا، صركوايمان سوده نسبت ہے جو سر (احياالعلوم) کوبدن (Body) سے ہے۔

02-امام جعفر صادق رضی الله عنه سے سائل نے پوچھا، درویش صابرزیادہ افضل ہے یا تو نگر (Wealthy)؟ آپ تے فرمایا ''درویش صابر، کیونکہ''تو نگر''کادل پیسہ کے ساتھ ہوتا ہے۔اوردرویش کادل خدا کے ساتھ''۔ (تذکرۃالاولیاء) دونرمایا ''درویش صابر، کیونکہ' تو نگر''کادل پیسہ کے ساتھ ہوتا ہے۔اوردرویش کادل خدا کے ساتھ''۔ (تذکرۃالاولیاء) مسعود رضی الله عنه نے فرمایا''ایمان کے دوفصف (دوبرابر کے) جھے ہیں،ایک حصہ کو عرف عام میں''موردوسر نے نصف کو''شکر'' (Gratitude) کہتے ہیں' (احیاءالعلوم)

-04 **ابوالدر دا**ء رضی الله عنه نے فر مایا ''ایمان کا کنگرہ (نازک راستہ) جمم پرصبراور تقدیر پرراضی رہنا ہے'۔ (احیاء العلوم)

50-ا بو سعید حسن بصری علیه الرحمة نے فرمایا۔ جس نے قناعت کی وہ خلق (لوگوں) سے بے نیاز ہوااور گوشاہ سید حسن بصری علیه الرحمة نے فرمایا۔ جس نے قناعت کی وہ خلق (لوگوں) سے بیاز ہوااور جو حسد کرنے گوشہ شین ہوا، اُس نے سلامتی پائی۔ اور جس نے اپنی خواہش کو مغلوب (Control) کیاوہ آزاد ہوا، اور جو حسد کرنے سے دستبر دار ہوا، اُس کی مودت (بھائی پن) ظاہر ہوئی۔ اور جس نے چندر وزصبر کیا، اُس نے سرفر ازی جاوید پائی۔ سے دستبر دار ہوا، اُس کی مودت (بھائی پن) ظاہر ہوئی۔ اور جس نے چندر وزصبر کیا، اُس نے سرفر ازی جاوید پائی۔ (احیاء العلوم)

یکھی منقول ہے کہ۔ایک اعرابی (گاؤں والا) نے سوال کیا کہ صبر کی تعریف کیا ہے۔ آپ نے فرمایا صبر کی دوشتمیں ہیں۔(۱) بلا (مصیبت) پر صبر کرنا۔(2) اس بات پر صبر کرنا جس سے اللہ تعالی نے منع کیا ہے۔
اعرابی نے کہا میں آپ سے زیادہ صابر اور زاہد نہیں دیکھا۔ تو آپ نے فرمایا ''میرا صبر بالکل جزع اور زہد بالکل خواہش ہے''۔اعرابی نے عرض کیا کہ اس کی تصریح (خلاصہ) فرمائے۔ارشادہوا ''صبر بلا میں یا عبادت میں بالکل خواہش ہے''۔اعرابی نے عرض کیا کہ اس کی تصریح (خلاصہ) فرمائے۔ارشادہوا ''صبر بلا میں یا عبادت میں

ناطق (قطعی اور مطلق) ہے اور میراصبر تو دوزخ کے خوف سے ہے۔ جوعین جزع (Impatience) ہے۔ 'زہد' میرادنیامیں آخرت کی رغبت سے ہے۔ جوعین 'زمد' میں بن) درمیان آخرت کی رغبت سے ہے۔ جوعین 'خطلب' ہے یعنی خواہش۔ بہترین 'صبر' یہ ہے کہ صابر اپنا نقیب (میں بن) درمیان سے اٹھالے تا کہ صبر کا تعلق کلیۃ طلب ' میں ہو، نہ کہ دوزخ کے خوف سے اور 'زہد' اُس کا خدا کے واسطے ہو، نہ کہ بہشت کیلئے اور یہ علامت صابر وزاہد کے خلوص (Purity) کی ہے۔ ( تذکرة الاولیاء )

60-ابراهیم بن یزید نجفی علیه الرحمة نے فرمایا۔ مَا أُوتِی عَبُدٌ بَعَدَ الْإِیُمَانِ اَفْضَلُ مِنُ الصَّبُرِ عَلَی اللَّادٰیُ۔ (ترجمہ) ایمان کے بعد بندے کو جو چیزیں ملتی ہیں اُن میں سب سے افضل ایذا (کسی کے تکلیف پہنچانے) پر'صبر''کرنا ہے۔ (طبقات الکبری)

07-1بو فيض ذوالنون مصرى عليه الرحمة نے فرمایا۔

(1) اخلاص کامل نہیں ہوتا جب تک صدق (Sincerity) اور صبراً سے ساتھ نہیں ہوتے

(2) کسی نے آپ سے نصیحت جاہی تو فرمایا'' کوئی بلا تجھ پر نازل ہوتو صبر سے اُس کو برداشت کراور ہمیشہ خدا کی حضوری میں رہ۔ (تذکرة الاولیاء)

(3) اور فرمایا کفرسے قریب تروہ شخص ہے جوفاقہ (Starvation) میں صبر نہ کرے۔ (احیاءالعلوم)

08-ا بوالحسن بن احمد كاتب عليه الرحمة في ماياقالَ الله عَزَّ وَ جَلَّ مَنْ صَبَرَ اِلنَّاوَصَلَ اِلنَّاء

(ترجمه) الله عزوجل نے ارشاد فرمایا ہے کہ جس نے ہم پرصبر کیاوہ ہم تک پہنچا۔ (طبقات الکبریٰ)

09- خواجه ابو بکر شبلی علیه الرحمة سے ایک سائل نے پوچھا ''کونسا''صب'' ہے جودُ شوارتر Most)

(Difficult) ہے' فرمایا "الصَّبُرُ فِي اللهِ لِعِنْ صبر كرنا الله كواسط' ـسائل نے كہانہيں، آپ نے فرمایا " پھركيا

ہے'۔سائل نے کہا"الصَّبُرُ عَنِ اللهِ " یعنی اللہ سے ہاتھ اٹھالینا (راضی ہوجانا)۔سائل کے اُس جواب سے آپ پر

وجد طاری ہو گیا۔ بعد کومعلوم ہوا کہ وہ خضر تھے، سائل کی صورت میں۔ (نفحات الانس)

آپ نے یہ بھی فرمایا'' بے شک اللہ تعالیٰ نے ہزرگ کیا مؤمن کوایمان سے اور ہزرگی دی ایمان کو عقل سے اور ہزرگی دی عقل کو صبر سے ۔ پس ایمان مومن کا دین (طریق) ہے اور صبر عقل کو دین (طریق) ہے'۔ (عوارف المعارف)

10-**ابو عثمان مکی** علیہ الرحمۃ نے فرمایا''صبر خدائے برتر پر پورا بھروسہ کرنا اورا بتلا (امتحان) کو بکمال خوشی اور مسرت سے برداشت کرناہے''۔

یے جھی فر مایا'' مکروہات (unbecoming things) سے نفس (خود) کوروکنا صبر ہے'۔ (احیاءالعلوم)

### تعارف ارباب تحقيق

- 01- عبدالله ابن مسعود رضی الله عنه: آپ رسول الله علیه وسلم کے راز دارخادم رہے۔ اور حضرت رسالت مآبسی الله علیه وسلم کا تکیه اور مسواک اور تعلین اور طہارت کا سامان سفر میں انہیں کے سپر در ہتا تھا۔ آپ گا لباس فیتی ہوتا تھا۔ آپ گے بدن سے خوشبوآتی تھی۔ آپ عصاء لے کرمثل نقیب (اعلان کرنے والے) آگے چلتے سے۔
- 02- **ابو الدردا، ر** ضی الله عنه: آپ گاسرور عالم صلی الله علیه وسلم کے اصحاب اجلّه میں شارہے، جن کے زہرودرع (پر ہیزگاری) کا مرتبہ بلندرہا۔ اور آپ نے بلے صیل وصال فر مایا۔
- 03-ابراهیم بن یزید نخعی علیه الرحمة: آپُّ اینا عمال پوشیده رکھتے تھے۔ شہرت سے احتر از تھا،عزلت (گوشہ) نشینی پیندتھی صحبت ِخلق سے پوری احتیاط کرتے تھے۔ اینے زمانے میں یکتائے روزگار (بہترین) زاہدوں میں آپُکا شار ہا۔ بکثرت طالب حق آپُگی صحبت سے مستفید ہوئے میں وصال ہوا۔
- 4-1 بو على حسين بن احمد الكاتب عليه الرحمة: آپُّ اہلِ مصر كے متازير انِ طريقت ميں سے تھے۔ ابو بكر مصری اور ابوعلی رود باری کی صحبت سے مستفیض ہوئے ۔ ابوعثمان مغربی آپ کی تعلیم کرتے تھے اور کہتے ابوعلی کا تب سالکین میں سے ہیں۔ ملکے ھ میں وصال ہوا۔
- 50-ابو عشمان مکی علیه الرحمة: آپُ کا نام ابوعثان سعید بن سلام مغر فی کوکب ہے آپ کا وطن مالوف تھا۔ جو قیردان کا ایک گاؤل ہے ابوعلی الکا تبؓ کے مریداور حبیب مصریؓ ابوعمر وخار جیؓ کے صحبت یافتہ رہے آپؓ صاحب علم وضل اور بلندا حوال بزرگ تھے عرصہ تک حرم مکرم کی مجاورت کی آپؓ وقت کو محفوظ رکھتے اور فراست ( حکمت و بصیرت ) سے مجھے حکم لگانے میں مشہور تھے آخر نیشا پور گئے اور و ہیں جھیل وصال ہوا۔

# اُس کی توفیقِ شکرہے إحساں

نیک فطرت برا نہیں ہوتا بد طبیعت بھلا نہیں ہوتا اس کا ہر کام عین حکمت ہے کچھ برا کچھ بھلا نہیں ہوتا اُس کی توفیقِ شکر ہے احسان شکر جس کا ادا نہیں ہوتا جس کے دل میں خلوصِ نیت ہو طالبِ مرحبا نہیں ہوتا جب تلک عبدیت نہ ہو پیدا آدمی کام کا نہیں ہوتا صورت اچھی ہے سیرت اچھی ہے کون تم پر فدا نہیں ہوتا میں جو چاہوں تو کچھ نہیں ہوتا ہم جو چاہو تو کیا نہیں ہوتا ہے محبت ہے اِس پہ ضبط کرو رازِ دل بُرملا نہیں ہوتا آئینہ ٹوٹ کر نہیں جڑتا دل دُکھانا بھلا نہیں ہوتا دامِ الفت میں کیوں بھنے حسرت دامِ الفت میں کیوں بھنے حسرت کوئی اس سے رہا نہیں ہوتا

حضرت حسرت صديقي حضرت حسرت صديقي

## 3.5- نشكر

#### (Greatfullness)

17. **سوال**: ''شکر'' کے لغوی معنٰی اور' حقیقتِ شکر'' سے کیا مرادہے؟

جواب: هقيقتِ شُكر ثنائِ منعم (نعمت عطاكر نے والے كى تعريف) ہے جس كے نعوى معنى اظهارِ احسان واعترافِ نعمتِ منّا نِ هيقي (حقيقي نعمت عطاكر نے والے بعنی الله تعالی كا اعتراف اور اُسك إس احسان كو ماننا) ہے اور دل سے ماننا ہے۔ الشَّكُرُ هُوَ الْإِعْتَرَافُ لَهُ بِاللَّهُ مُعِمُ بِالْقَلْبِ وَ بِاللِّسَانِ مُشْكر صفات جميده ميں ايسي محمود اور مستحسن صفت ہے جس كى نسبت اصحابِ شریعت اور اربابِ طریقت نے بالا تفاق فر مایا كه ده شكر ' ثمره ( پھل ہے صرح جمیل كا۔

بعض صوفیہ کرام کا قول ہے کہ عارفین باتمکین کے ایک مقامِ ارفع کا نام شکر ہے۔ جوبعض مقربین کو بارگاہِ ربِّ العزِت سے مرحمت (عطا) ہوتا ہے۔ جبیبا کہ ارشادِ باری تعالیٰ ہے۔ قَالِیُ لَّ مِّنُ عِبَادِی الشُّکُ وُدِ۔ (ترجمہ) بہت کم میرے بندوں میں سے ایسے ہیں جو' شکر'' بجالاتے ہیں۔

جسطر ح شکرِ منعم، مستحسن (قابل تعریف) اور ممدوح فعل (Praise-Worthy Act) ہے اِسی طرح کفرانِ نعمت (ناشکری) صفتِ مذموم (ناپندیدہ صفت) ہے۔خواہ وہ منعم حقیقی (اللہ تعالی) کی نسبت ہو،خواہ منعم مجازی (مخلوق یا بندوں) کی نسبت ہو چنا نچہ حدیث شریف میں ہے۔ مَنُ لَّمُ یَشُکُرُ النَّاسَ لَمُ یَشُکُرُ اللَّه َ۔ (ترجمہ) جولوگوں کاشکر ادانہیں کرتا وہ اللہ کاشکر بھی ادانہیں کرتا۔

18- سوال: شكر ظاهرى اورشكر باطنى كى تعريف بيان كرو؟

جواب: شکرظاہری ہے ہے کہ اللہ تعالیٰ کی عطا کردہ نعمت کواُس کے (اللہ کے) تھم کے مطابق صرف (خرج) کرنا۔ نعمت جاہے مال کی شکل میں ہوجا ہے علم یا پھر کسی طرح کے رزق یا مرتبہ، عہدے کی صورت میں اُسکا استعمال صِرف اللہ اور رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت میں اُن کے احکام کے مطابق ہو۔

''شکر'' کی باطنی حالت ہے ہے کہ بندہ دل سے رب العزت کے نعمت عطا کرنے کے احسان کا اعتراف کرے۔شکر گزار بندے کی نعمت میں اللہ تعالی مزیداضا فہ فرما تار ہتا ہے۔اور جوناشکری کرتا ہے تو نعمت چھین لی جاتی

-4

اسلئے طالبِ راوحق کو ہرآ ن و ہرساعت شکر واحسانِ ربُّ العزت لسان ( زبان ) وقلب ( ول ) دونوں سے ادا کرنالا زم ہے۔سعدیؓ کا یہ شہورمقولہ ہے۔

'' در ہر نفسے شکری واجب است'' لیعنی ہر شخص کو شکر کرنا واجب ہے۔

## ارشادات ارباب تحقيق

19. **سوال:** شکرگذاری معلق ارشادات ارباب تحقیق بیان کرو؟

**جواب**: 10- شیخ الطائفه جنید علیه الرحمة نے فرمایا ، دشکر 'یہ ہے کہ تعمیر اللہ) کا اقرار قلب اور زبان سے کرے۔ (عوارف المعارف)

یہ بھی آپ کا قول ہے کہ''شکر'' میں ایک علّت (Reason) لگی ہوئی ہے کہ شکر کرنے والا اُس کے ذریعہ سے اپنے لئے زیادتی کا طالب ہوتا ہے، اِس لئے وہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ''شکر'' کے ذریعہ سے اپنے دِظ نفس (زیادہ طلی) کولیکر کھڑا ہوتا ہے۔ البتہ''شکر'' وہ ہے کہ جس میں تم اپنے آپ کور حمت کا سزاوار (مستحق) نہ مجھو۔ شکر، یہ ہے کہ اپنے نفس کواہل نعمت نہ جانو۔ ( تذکرۃ الاولیاء )

- 20-ابو يعقوب بن اسحاق نهر جورى عليه الرحمة في مايا، 'اگرشكر كروتو نعمت كوز وال نه موگا''۔
- 03- خواجه ابو بکر شبلی علیه الرحمة نے فر مایا که شکر، یہ ہے کہ نعمت کونہ دیکھو (کعظیم ہے یا کم تر ہے نعمت بہر حال نعمت ہے جس کانفس اہل نہ تھا)۔ (نفحات الانس)
- 04- خواجه ابوالقاسم نصر آبادی علیه الرحمة نفر مایا، 'جوشکرِ نعت کرتا ہے تو نعت زیادہ ہوتی ہے۔ اور جوشکرِ منعم (الله تعالی) کرتا ہے تواس کو معرفت اور محبت میں ترقی ہوتی ہے۔ (نفحات الانس)
- 05- سيدنا عبدالقادر جيلانى رضى الله عندسة دشكر' كى تعريف دريافت كى كن توارشادعالى موار
  - ''شکر کی حقیقت منعم (عطاکرنے والے) کی نعمت کا عاجزی اور فروتنی (Humbleness) کے ساتھ اقر ارکرنا ہے''۔

اور یہ بھی فرمایا''صابر فقیر''اللہ تعالی کے ساتھ''شاکر مالدار' سے افضل ہے۔اور''شاکر فقیر'' دونوں سے افضل ہے۔اور''صابر وشاکر'' فقیر تینوں سے افضل ہے۔ (طبقات الکبریٰ)

06- ابو محمد ماجد كردى عليه الرحمة في مايا: "زابد" صبركي مزاولت (Regular Practice) لعني مشق كرتا

ہے، اور' مشاق' شکر کی اور' واصل' ولایت کی'۔ (طبقات الکبریٰ)

يہ بھی فرمایا''شکرخاص کرعاشقوں کے مقامات میں سے ہے''۔

یہ بھی فرمایا ''شکر'' کی ظاہری تین علامتیں ہیں۔

(۱)۔ ماسوااللہ کے ساتھ مشغول ہونے اوران کی تعظیم کرنے سے دائمی دل تنگی (بچنا)۔

(۲)۔دریائے عشق میں بے اندیشہ کو دیڑنا۔

(٣) \_ دائمي تمکين (دائمي بندگي) \_

یہ بھی فرمایا'' جس کا شکر ہواو ہوں (نفسانی خواہش یا طلب) سے ہوگا، اُس کاصحو(خطا) گمراہی کی طرف ہوگا۔

08- **سید علی بن و ها**علیه الرحمة نے فرمایا'' شکر کامل (Perfect Gratitute) کی حقیقت بیہے کہ بندہ اللہ تعالیٰ کا جو کچھ شکر کرے اُس کواللہ ہی کی طرف سے مشاہدہ کرے''۔ (طبقات الکبریٰ)

09- شیخ محمد ابوالمواهب علیه الرحمة اپنیمریدین سے فرمایا کرتے تھے۔ 'اس سے حدر (ڈرا) کروکہ'' شکر''تمہارے ہی لئے ہوبلکہ اپنی شکر کواپنے پروردگارے حکم کی تعمیل قرار دو۔ اس لئے کہ ق سبحانہ تعالی نے اَنُ اَشُکُرُ لِی ''کہ میراشکرا داکرو'' (حکم) فرمایا ہے'۔ (طبقات الکبریٰ)

## تعار ف ارباب تحقيق

01- خواجه ابوالقاسم نصر ابادی علیه الرحمة: - آپ کانام ابوالقاسم ابرا بیم بن محمد نفر آباد ہے۔ خراسان کے جلیل القدر شیخ اور امام طریقت رہے۔ مولد (وطن) آپ کا نیشا پور ہے۔ علوم ظاہری میں بھی علامته وقت رہے۔ حضرت بلی اور محمر مرتعش کی صحبت سے مستفید ہوئے۔ زمدوا تقاء میں شہرہ تھا۔ بہت سے لوگ آپ کی صحبت سے فیضیا بہوئے۔ وغیر سے فیضیا بہوئے۔ وغیر صال ہوا۔

02- شیخ ابو محمد ماجد کر دی علیه الرحمة: - آپُمشاُ تخین عراق کے سرداروں اور مقربین کے ہم نشینوں

اور محققین کے اماموں میں شار کئے جاتے ۔ اور آپ ؒ کے احترام میں اُس وقت کے ارباب طریقت کا اجماع (Consensus) تھا۔ جبال حمرین کو جومضافات ِعراق میں ہے وطن بنایا تھا اور وہیں <u>561</u> ھامیں وصال ہوا۔ مزار اقدس وہیں یہ ہے۔

03- خواجه ابو بکر شبلی علیه الرحمة: - آپُکانام ابوبکربن جحد شبلی ہے - آپُآ زادخیال اور پرجوش صاحبِ دیدویافت مشہور بزرگ ہیں۔ وطن آبائی خراسان تھا۔ بغداد میں پیدا ہوئے - حضرت جنید کی شاگر دی سے استفاذہ حاصل کیا 87سال کی عمر میں 334 ھے وسط میں جمال حقیقی کی دید میں ہمیشہ کیلئے مصروف ہوئے یعنی وصال فرمایا۔

صفتِ تصوف (احسان)

## تصوف

نفی کے ساتھ اپنی مِٹ گیا وہم و گماں اپنا مٹا بھی تو مِٹا کس شان سے نام و نشاں اپنا

عجب ہے عبدیت اپنی کہ پینچی عرشِ اعظم پر مکال اپنا مکال اپنا مکال اپنا

تصدق میں کسی کے ہوگئے ہیں کیا سے کیا اب ہم سمجھ میں آئیگا کیونکر ہے حال اپنا بیاں اپنا

مِٹے ہم عشق میں اُسکے کچھ الیی بے نیازی سے رہا حسنِ ازل بکر ہی خود نازِ بتاں اپنا

کسی کا دردِ اُلفت راز بن کر رہ گیا دل میں کوئی جانے گا کیوں کر سوز و غم دردِ نہاں اپنا

سمجه میں آگئی اپنے حقیقت اُسکی جب خالد نہیں کچھ بھی رہا حاصل میں اب سُود و زیاں اپنا حضرت خالدوجودگؓ

# 4\_ صفتِ تصوف (احسان)

#### (Obligacellence An Attribute)

1. **سوال**: ''تصوف' (Divine Perception) کے لغوی معنیٰ کیا ہے اور حدیث شریف کی روشنی میں تصوف کے جامع معنیٰ کیا ہیں؟

جواب: تصوّف جوبظاہر عربی زبان کا ایک فضیح لفظ ہے۔ جس کے لغوی معنی 'صفا' کے ہیں اور اسی قاعدہ سے صوفی (Obligacellent) کو صاف دل کہتے ہیں۔ مگر در حقیقت تصوف ایسا جامع (Comprehensive) اور معنی خیز لفظ ہے جو ''احسان' سے ماخوذ ہے جس کا ذکر اُس حدیث شریف میں ہے جس میں 'ایمان' 'اسلام' اور 'احسان' کی تشریف کی گئی ۔ جو حضرت عمر ابن خطّاب رضی اللہ عنہ سے مروی ہے اور امام مسلم نے اُس کی روایت کی ہے۔

چنانچہ صفتِ '' تصوّف یا احسان' حدیث شریف کی روشنی میں یہ ہے کہ 'عبادت کر اللہ تعالیٰ کی ، گویا کہ تُو اُس کود یکھتا ہے۔ اگر تو اُس کو (اللہ کو) نہیں دیکھتا تو وہ تجھ کود یکھتا ہے۔ 'اور ارشاد ربُّ العزت بھی یہ ہی ہے۔ اِنَّ الله یُحبُ اللہ کہ حُسِنِین َ۔ (سوورة البقرہ آیت 195) ترجمہ: اللہ احسان کرنے والوں سے محبت کرتا ہے۔

جب طالبِ راوحق کی طبیعت کوار بابِ طریقت سے فی الجملہ اُنس ومناسبت ہوجائے تو اُس کولازم ہے کہ'' تصوف'' کے اہم مسائل کی تحقیق و تدقیق (Research & Minute Study) سے پہلے تصوف کی تعریف و توصیف (Definition & Commendation) اور مسلکِ اہلِ تصوف کی حقیقت و ماہیت سے بقدر حیثیت واقف ہونے کی جبتجو کرے۔ اور پھراُس برگزیدہ گروہ کے مشر بی وضعی شرائط و قیود (Stipulations) اور اسکے خصائل محمودہ (Praise-Worthy مسعود وہ کے مشر بی وضعی شرائط و قیود (آگاہ ومستفید) ہو۔

2. سوال: ''قصوف ایک جامع صفت ہے'، اِس قول کی وضاحت میں صفتِ تصوف تشریح و تصریح بیان کرو؟

جواب: صفتِ تصوف جامع وصف (Comprehensive Attribute) ہے۔ تصوف کی ایک عجیب ترصفت بیکھی ہے کہ ہر
فرہب کی جان ہے۔ اور ہرملّت کے اربابِ علم وضل کا اجماع (اتفاق) ہے کہ'' تصوف'' کے ایسے مفید اور بہترین اصول ہیں جن سے کسی فریق کو اختلاف نہیں ہے۔

یے فصل الہی ہے کہ صوفیائے اسلام ہی کی قابلانہ جدو جہد کا یہ نتیجہ ہوا کہ ایک طور پراُس فن وہبی (Inherent)

Skill) لیعنی ' تصوف' کی تعلیم و تفهیم میں بہت آ سانی ہوگئ ہے۔ اور انہیں کی تحقیق و تدقیق کا بیشرہ ( پھل ) ہے کہ ' تصوف ' کے بعض دقیق مسائل (Minute Issues) کو مفصل (Detailed) اور مشرح (Annotated) صورت میں دکھا دیا ہے۔ اس کھاظ سے اگر بہا قتضائے انصاف (Justifyingly) مسلمانوں کو تصوی ف کاعلمبر دار (Supporter) کہا جائے تو شایدنا موزوں (Improper) نہ ہوگا۔

چنانچہ اسلامی رہنماؤں نے لفظ 'تصوّف کی تشریح (Anatomy) اور حقیقتِ صوفی کی تصریح (Clarification) میں نہایت بلند معنی مضامین کو بہت آسان لفظوں میں اور خوش عنوان طریقے سے بیان کیا ہے۔ اُس حق شناس فرقہ کی روش ہیہے کہ ہر معاملہ میں قرآن سے تمسک (گہرالگاؤ) اور حقانیت سے ایسا گہراوا سطہ ہے جو مخاطب کے دل کو متاثر اور لئہیت (Devinity) کا گرویدہ (Inspired) کر لیتا ہے۔

مثلاً صوفیائے محققین کی اصطلاح میں تصوّف کی تعریف ہے ہے کہ'' قرار باحق وفراراز خلق' کی خلق سے ہٹ کراللّہ کی یافت ( دُھن ) میں رہنا۔

**جواب**: علی ہذا تقیقتِ صوفی کی بیشرح کی ہے کہ جو تخص ہر حال میں حق کا مختاج اور غیر حق سے بے غرض اور مشتیٰ ہو وہ صوفی ہے۔ بقول \_

گدائے کوئے توازہ شت خلد مستغنی است اسیر زلف تواز ہر دوعالم آزادست ترجمہ: تیری گلی کی گدائی (فقیری) آٹھ جنتوں (بہشت) سے بے نیاز ہے۔
تیری زلفوں کا قیدی ہر دو جہاں سے آزاد ہے۔
غرض سعید ازلی (خوش نصیب) کوجس کا مکاشفہ (الہام، عالم مثال کا کھلنا) صحیح اور مشاہدہ درست اور ماسوی اللہ سے قطعی بے تعلق ہو، ارباب طریقت بلحاظ شخصیت وعظمت اسے 'صوفی'' (obligacllent) کہتے ہیں۔

اورصوفی کی وجہ تسمیہ بعض حضرات نے بیقل فرمائی ہے کہ حضرت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے کمبل پوش اصحابِ صفّہ رضی اللہ عنہم کی مشر بی (طریق) متابعت ومناسبت سے بعض عارفین واولیاء مقد مین نے لباسِ صوف زیب تن فرمایا تومقلب بہصوفی ہوئے (صوفی کہلائے)۔

مولا ناعبدالرحمٰن جامی قدس سرّ ہُ نے فیحات الانس میں شیخ البصر ہسفیان توری علیہ رحمۃ کے حوالے سے فر مایا کہ پہلا و شخص جومقلب بہصوفی ہوا، وہ ابوہاشم کوفی علیہ رحمۃ ہیں۔

یه مسلّمه ہے کہ' تصوف' خداشناسی (معرفت اللی) کا ذریعہ ہے۔اورصوفی خدارسیدہ (اللّہوالے) کو کہتے ہیں، یعنی صوفی وہ فقیر و پاک نفس عارف ہے جس کی نظر ہمیشہ بالذات وجود اللی پررہے، اسی سے وہ فنائے افعال، فنائے صفات اور فنائے ذات تک پہنچ جاتا ہے۔ پھراللّہ تعالی اپنے فضل سے اُسے بقاء نصیب فرما تا ہے اور مرتبہ رُشدو ہدایت پر فاکض فرما تا ہے۔

#### ارشادات ارباب تحقيق و تدقيق

4. **سوال**: صفت تصوف کی فضیلت وعظمت سے متعلق ارشادات ارباب شخقیق بیان کرو؟

جواب: 01- حضرت معروف كرخى عليه الرحمة سے پوچھا كة صوّف كى تعريف كيا ہے؟ فرمايا! أس چيز سے بے يرواہ ہونا جودستِ خلائق ميں ہے۔ (احياء العلوم)

02-ابوالحسن نورى عليه الرحمة نفر مايا-لَيسَ التَّصَوُّفُ رُسُوماً وَلَا عُلُوماً وَلَكِنَّهُ خُلُقُ لَ رَاجِهِ المحسن نورى عليه الرحمة نفر مايا-لَيسَ التَّصَوُّفُ رُسُوماً وَلَا عُلُوماً وَلَكِنَّهُ خُلُق ( اخلاق ) سے ہے۔ اگر علم سے ہوتا تو تعليم سے حاصل ہوتا۔ اور اگر رسم سے ہوتا تو مجاہدہ سے نصیب ہوتا۔ بلکہ اخلاق سے ہے۔ ( نفحات الانس )

03-ابو نصر بشر بن الحادث عليه الرحمة سي بعجها كة صوّف كى تعريف كيا ہے۔ تو فرمايا، ' تصوف' ان تين باتوں كانام ہے۔

[1] یہ کہ عارف کی معرفت کا نوراس کی پر ہیز گاری کے نورکونہ ڈھانکا (اوروہ تقویٰ کے تقاضوں پڑمل پیرارہے)۔ [2] علم باطن (لدنی) میں ایسی گفتگونہ کرے، جس کوظا ہری کتاب وسنت باطل کردے (اوراپنے کشف کا محافظ ہو)۔

[3] کرامات اُس سے اللہ تعالیٰ کے محارم (راز) کے پردے فاش نہ کرائیں۔ (اوراُس سے کرامات کم اور معارف زیادہ ظاہر ہوں) (طبقات الکبریٰ)

4-1 بو محمد سهل بن عبدالله عليه الرحمة نفر مايا "صوفى كوتين چيزوں كى پابندى لازم ہے۔ اينے راز كى نگہداشت، اينے فقر كى حفاظت اوراينے فرض كا اداكرنا" (طبقات الكبرى)

5- عبدالله قستری علیه الرحمة نفر مایا ''صوفی وه ہے کہ جس کادل کدورت (گندگی یامیل) سے صاف ہواور فکر سے مملو (بھرجائے) اور اسکی نظر میں خاک (Sand) اور زر (دولت) کیسال ہو۔ (نفحات الانس)

06-شيخ الطائفه ابوالقاسم جنيد بغدادي عليه الرحمة نفرمايا:

1- تصوّ ف بير ہے كه بغير كسى علاقه كتم الله تعالى كے ساتھ رہو۔

2- کہ جبتم صوفی کواینے ظاہر کی پرداخت (Care) کرتے دیکھوتو سمجھلو کہ اس کا باطن خراب ہے۔

3- يا مايا كو تصوف كى بنيادة تره اخلاق برب- جوانبياء يليم السلام سے پنچ ہيں۔

(1) سخاوت (Generosity) بيابرا أبيم التكيين مين سے-

(2) رضا (Acceptance) بیاسحاق العَلَیْ الْمِیس ہے۔

(3) صبر (Patience) بياليب العَلَيْ اللهُ ميں ہے۔

(4) خوف (نشية الله) جوزكر يااليكي للمسي بــــــ

(5) گھربارچھٹنا بیکی القِلیٹانی میں پایا گیا۔

(6) صوف بہننا (معمولی لباس) بیموسیٰ الطبیری کا وصف ہے۔

(7) سیاحت (صفر کرنا) یہ سلی الکیٹ کی صفت ہے۔

(8) فقر (سادگی و بندگی ) میمجر صلی الله علیه واله وسلم کا فخر ہے۔ (طبقات الکبریٰ)

4- بوچھا گیا کہ صوفی کیلئے بری خصلت کیا ہے۔ فرمایا بخل (STINGINESS)۔

5-جوماسویٰ الله سے علیحدہ ہواوہ''صوفی''ہے۔(یعنی جس کی نظر ہروقت بالذات وجود حقیقی پر ہووہ صوفی ہے)

6- فرمایا که تصوف تجھ کو تجھ سے مارتا (فنا) ہے۔ پھر تجھ کواینے ساتھ زندہ رکھتا (بقا) ہے۔ (شخات النس تذکرۃ الاولیاء)

70- ابوالعباس مرس عليه الرحمة نے فرمایا! لفظ ' صوفی ' کے استحقاق (وصف) میں لوگوں نے اختلاف کیا ہے۔ اور سب سے عمدہ بی قول ہے کہ صوفی اللہ کے تعلی کی طرف منصوب (Attributed) ہے جواس کے ساتھ ہے یعنی مَنُ صَفَاهُ الله ُ تَعَالَىٰ فَهُوَ صُوفِی کہ (ترجمہ) جس کواللہ پاک وصاف کردیاوہ ' صوفی '' ہے۔ بس اس سب سے اس کا نام' صوفی '' رکھدیا۔ (احیاء العلوم)

08- شیخ رویم بن احمد علیه الرحمة سے تصوّف کی تعریف پوچی توفر مایا! هُـوَالَّـذِی لا یَـمُلِكُ شَيئاً وَلَا يَمُلِكُهُ - (ترجمه) صوفی وه ہے جس کی کسی چیز پر حاکمیت ہونہ کوئی چیز اس کی مِلک ہو۔ (نفحات الانس)

یے بھی فرمایا'' جو شخص صوفیوں کے ساتھ بیٹھے اور کسی اَمر (بات) میں اختلاف کرے خود کو ستحق ( قابل ) سمجھ کرتو اللہ تعالیٰ اس کے قلب سے نورِایمان نکال دیتا ہے'۔

يه جي فرمايا! ''تصوّف تين خصلتول پر منحصر (Dependent) ہے''۔

[ا] تکلف نهر کھنا، فقر وافتخار سے یعنی عاجزی وائکساری اختیار کرنے میں شرم نه کرنا۔

[۲] محقق ہونابذل سے یعنی ہرممل سے سخاوت فیاضی اور قربانی کا اظہار ہونا۔

[۳] ترک کرنااعتراض واختیار کولینی اعتراض کرنے اوراختیار جمانے سے بچتے رہنا۔

(تذكرة الاولياء)

90-ابو محمد عبدالله بن محمد مرتعش عليه الرحمة في بيان فرمايا كه ميس في ابوعبدالله حضرى عليه رحمة سي سوال كيا كه تصوّف كي تعريف كيا ہے۔ (چونكه بيس (20) سال سي آپ في بات كر في سي اجتناب كياتھا)، اس واسطے مير سوال كا قر آن سي جواب ديا۔ اور بي آيت تلاوت فرما ئی۔ رِجَالٌ صَدَفُو ا مَا عَاهَدُو اللهُ عَلَيْهِ ۔ (الاحزاب۔ 23) ترجمہ: بياليوگ بيں جوابي قول بين الله سي سي اُترے۔ پھر ميں نے كہا اُن كى حالت كيا ہے۔ ممدوح اس كا جواب بھى اسى عنوان سي ديا اور بي آيت پڑھ دى۔ لاَ يَرُنَدُ اللهِ عِمُ مُو وَ اَفُئِدَهُمُ هَوَاءٌ (ابرائيم - 43) ترجمہ: اُن كى نظرين اپني اور دل مين سكون بى سكون بى سكون ہى۔ پھر ميں نے عرض كيا كہ به كاظ احوال (باطن) ان كامحل ومقام كيا ہے۔ حضرى عليه رحمة نے برجته (فوراً) اِس آيت كى قراءت فرمائى۔ في مَقْعَدِ صِدُقِ عِنْدَ مَلِيُكِ مُقُتَدِرِ۔ (القمر - 55) ترجمہ: ايک بڑے قدرت والے کے پاس اُن

كالمكانام، جس كومقام "صدق" كہتے ہيں۔

تب میں نے کہا کچھ مدایت فرمائے آپُفوراً بیآ یتِ مدایت تلاوت فرمائی۔

إِنَّ السَّمُعُ وَ الْبَصَرَ وَالفُوَّادَ كُلُّ اُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْئُولًا (بَى اسرائيل -36) ترجمہ: تمهارے كانوں، آئھوں اور قلب كے خطروں كى پُرشس كى جائے گى۔ (نفخات الانس)

10-سمنون محب عليه الرحمة نے فرمايا - صوفی وہ ہے جس کے پاس کچھنہ ہو۔ (نفحات الانس)

11- ابو بكر بن جحدر شبلى عليه الرحمة ، صصوفيول كملم كمطابق سوال كيا گيا تو فرمايا:

"اس علم كاكيابو چينا جس كے مقابله ميں علماء كاعلم ايك تهمت (Imputation) ليعنى الزام غلط بيانى ہے"۔

ـ يجهى فرمايا: ''تصوّف فنائے ناسوتی ''(خلق سے اعراض) اور ظهورِ لا ہوتی (حضوریِ حق) ہے'۔

ـ بي بھى فرمايا: '' تصوف ضبط خواہ شات ومراعاتِ انفاس ( نفسانی خواہ شات پر قابواور حقوق العباد کی ادائی )'' کو .

کہتے ہیں''۔

آپ ﷺ پوچھاتھو ف کیا ہے تو فرمایا! ''اس طرح رہوجیسے نہ تھے'۔ (اپنی خودی[انا] کی فی کردوتا کہ جوفانی ہے فناء ہوجائے اور جوباتی [حق تعالی] ہے وہ باتی رہے )۔

، پیهمی فرمایا''صوفی''وه ہے جوکونین ( دونوں جہاں ) میں سوااللہ کے غیراللّٰد کونییں دیکھا'' ( کشف الحجوب )

12-1بوبكر داؤد دنيورى عليه الرحمة سے يو چھا گيا كة صوّ ف كى تعريف كيا ہے۔

فرمایا: اَنُ یَکُونَ مَشُغُولًا بِمَا هُوَ اُوفِی فِی کُلِّ وَقَتٍ ۔ (ترجمہ) ہروقت اور ہرایسے امر (کام) میں مشغول رہنا جوسب سے بہتر ہو۔

اور پوچھا گیا کہ فُقر' اور 'تصوّف میں کیافرق ہے۔ فرمایا الْفَقُرُ حَالٌ مِنُ اَحُوَالِ التَصَوُّفِ ِ۔ (رَجمہ) فُقر تصوّف کے احوال میں سے ایک حال (صفت باطنی) ہے۔ (طبقات الکبری)

13-1بو اسحاق ابر اهيم بن شهريار عليه الرحمة في ماياس في رسول الله صلى الله عليه وسلم كوخواب ميس

د يكصابه عرض كيا'' يارسول الله على الله عليه وسلم تصوّف كى حقيقت كياہے''

ارشادهوا: التَصَوُّ فُ تَرُكُ الدَّعَاوِي وَ كِتُمَانُ المُعَانِي له (ترجمه) تصوّف وعووَل (خود بني وشهرت يسندي)

کوترک (پرہیز) کرنے اور معانی (باطنی کیفیت یا نشانی ) کوخفی (Secret) رکھنے کو کہتے ہیں۔ (نفحات الانس)
14-14 بوالحسن خرفانی علیہ الرحمۃ نے فرمایا''صوفی وہ ہے جو بات کر بے توسمجھ لے کہ خداستناہے''۔

یر بھی فرمایا صوفی وہ ہے کہ دن کو آفاب (سورج) اور رات کوستاروں سے اسکو حاجت نہ رہے۔ (طبقات الکبری)

15- شیخ ابو نجیب عبدالقادر سهروردی علیه الرحمة نفر مایا" تصوّف کااوّل (Begining)

علم، اوسط (Middle) عمل، اورآخر (Final) خدا کی دین (عطا) ہے۔

علم تو مراد (حق) سے تو پردہ اُٹھا تا ہے۔اور عمل طلب (دعا) میں مدد دیتا ہے۔اور خدائے دین (عطا) منتہا کی (اعلیٰ درجہ کی) اُمید تک پہنچاتی ہے۔

16- **شیخ ابوالحسن شاذلی** علیه الرحمة نے فرمایا''تصوّف نفس کو بندگی کا خوگر (عادی) کرنا اوراحکام ربوبیت (احکام الہی) کی طرف پھیرلانا ہے۔ (طبقات الکبریٰ)

17- سيدى و مولائى غوث اعظم سيرعبرالقادرجيلانى رضى الله عنه فرمايا "اپناقمه (Food)، لباس اوردل كوصاف كرتوصوفى موجائيگا - (تخفي الله عنه اوردل كوصاف كرتوصوفى موجائيگا - (تخفي الله عنه عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه ا

18- بحرالعلوم حبيب الله محمد عبدالقدير صديقى قادرى حسرت عليه الرحمة نفر مايا- "علم" كى ففييت محض "معلوم" كى ففييت سے ہوتى ہے۔ چونكه علم تصوّف ميں الله تعالى كى ذات، صفات اور اساء سے بحث ہوتى ہے تاكہ بند كو الله تعالى كى بخو بى معرفت (بيجان) حاصل ہوئے ۔ اسلئے علم تصوّف كى ففييت دوسر علوم پرايى ہے جيسے الله تعالى كى ففييت أسكى مخلوق پر۔ بھلا كہاں خالق اور كہاں مخلوق ۔ (حكمتِ اسلامي) ففييت دوسر علوم بيات وہ فقيرو پاك روح، صاف دل، روشن بر شخص ہے جو قال (ظاہر) ميں حال (باطن) ميں قلاد واتباع نبوت (مقدم نقشہ قدم رسول [ علی ] كے اعجاز) سے متاز (Distinct) ہے اور مند نشینی وراشتِ كشف و شہود سے سرفراز ہوتا ہے۔ (حكمتِ اسلاميہ)

یہ بھی فرمایا ''ہمیشہ سے دین کی خدمت حضرات صوفیہ صافیہ ہی نے کی ہے اور اب بھی کچھ کر سکتے ہیں تو صوفی ہی کر سکتے ہیں۔ آج کل دنیا مادّہ پرستی سے دل تنگ ہوگئی ہے۔ صوفیوں کو چاہیئے کہ عِلماً اور عملاً کچھ کام کر کے دکھائیں۔

یکجی فرمایا تصوّف یاعلم لدّنی (باطنی علم) کا ماخذ (Source) حدیث وقر آن ہے۔ جو اصلی اصول اور تمام اربابِ شخیق صوفیہ کے سلاسل کے منفق علیہ (Commonly Agreed) ہیں۔ طریقہ عمل سے ایک سلسلہ دوسر سلسلہ سے جدا ہوتا ہے گوائن کی تعلیم آبیس میں جدا نہیں ہوتی۔ بعض دفعہ شفق علیہ اُمور (احکام) میں سے سی ایک اَمر پرایک طریقے میں زیادہ زور (Stress) دیا جاتا ہے۔ اور دوسر بے طریقہ میں دوسر بے اُمر پر، جیسے سی میں محبت ، سی میں توحید اور سی میں عبد بیت کا زور ہوتا ہے۔ اپنا اپنا ذوق ہے، اپنی اپنی پہند ہے۔ ہاں مگر اعتقاد سے کا زور ہوتا ہے۔ اپنا اپنا ذوق ہے، اپنی اپنی پہند ہے۔ ہاں مگر اعتقاد سے (True Faith) ، تہذیب افسی اور سی میں عبد بیت کا زور ہوتا ہے۔ اپنا اپنا ذوق ہے، اپنی اپنی ہیند ہے۔ ہاں مگر اعتقاد سے (Purification of Self) ، تمام سلاسل کا متفق علیہ (Common) ہے۔

#### تعارف ارباب تحقيق

10-1 بوالحسن نوری علیه الرحمة: -آپگانام ابوالحسن احمد بن محمدنوری ہے -آپ کے تیم علمی کا زمانہ معترف (مانتا) تھا۔ طریقت میں صاحب فیض رہے -آپ کی صحبت والے آپ کے فیضانِ باطنی سے اکثر مستفیض ہوئے ۔ جن کامشاہیر صوفیہ میں شارہے۔

02-ابو محمد سهل بن عبدالله عليه الرحمة: - آپُطريقت كامام اورعلمائ متكلمين سے ہيں - خالد اور محمد سهل بن عبدالله عليه الرحمة: - آپُطريقت كامام اورعلمائ تتكلمين سے ہيں - خالد اور محمد بن يوسف كى صحبت سے مستفيد ہوئ - رحمي صبل وصال ہوا -

03- عبدالله تستری علیه الرحمة: - آپُطریقت کے سرداراورتوحید میں گفتگوکرتے تھے۔ مشاہیر صوفیہ کی صحبت میں رہے۔ مقاہر صال ہوا۔

4-14 محمد عبدالله بن محمد مرقعش عليه الرحمة: فلا برى حال آپ كايه به كه بعد تحصيل علم جب طريقت كى طرف آپ كار جحان مواتو ابو حفض اور ابوعثان اور حضرت جنيلاً كے فيضان صحبت سے كامياب موئے۔ اور مشائخين عراق نے آپ كواپنا امام اور سردار مان ليا۔ چنانچه المل عراق كا مقوله ہے كه بغداد ميں تين بزرگ اپنی حالت كے اعتبار سے يگا نه روز گار ہوئے "اشارات" ميں شائی اور "مكاشفات" ميں مرتعش اور "احكامات" ميں جعفر خلدي هيں وصال ہوا۔

50-ابو بکر داؤد دنیوری علیه الرحمة: شام میں قیام پذیرر ہے۔ ابوعلی رود باری کے ہمنشیں تھے۔ سو(100) برس سے زیادہ عمر پائی۔ مقصر صال ہوا۔ لیکن ابن جلائے گی طرف آپ زیادہ منصوب تھے۔ 100 بست نیادہ عمر پائی۔ مقصر میں وصال ہوا۔ لیکن ابن جلائے گی طرف آپ نیادہ منصوب تھے۔ 100 بست المور کے ۔ آپ فارسی النسل تھے۔ گاذرون میں پیدا ہوئے۔ شخ ابوعلی حسین بن محرف مرآبادی کی صحبت میں فائز المرام ہوئے۔ ذی قعدہ 227 ھمیں وصال ہوا۔ زہدوقاعت میں مرد تھے۔

07- ابوالحسن خرفانی علیه الرحمة: - آپگانام اقدس مشهور ب-آپ کے حالات تعارف کے عال خرفاج خرفاج کی است کا خروائی کے حالات تعارف کے عال کی خروائی کی است کی است کی است کی است کی است کی است کی میں آپ کا شار ہے۔

# 4.1- مخالفتِ نفس

#### (Carnal-Self or Anima Control)

5. سوال: ادبی حیثیت سے لفظ نفس کتے معنی میں استعال ہوتا ہے اور حقیقین طریقت کی نظر میں ' نفس' سے کیا مراد ہے؟

جسواب: ' ' نفس' کواگرا دبی حیثیت سے دیکھا جائے تو ظاہر ہوتا ہے کہ لفظ نفس' کو چند معنوں میں استعال کیا جاتا ہے۔ کسی ادیب (Writer) نے منی روح (Soul) کے بتائے ہیں۔ جس پر انسان کی حیات (Writer) کا انحصار ہے۔ کسی کا قول ہے ' نفس' قالبِ انسان (جسم) (Corporal Self) کی صفت (Attribute) ہے۔ کوئی کہتا ہے کہ ' نفس' سے خون (Blood) مراد ہے۔ اور ہر مخص اسے کلام کی تائید میں متند دلیلیں پیش کرتا ہے۔

لکین مخفقین (Scholars) اربابِ طریقت کا اِنفاق ہے کہ انسان کے قوائے جسمانی میں سے اُس قوت شہوانی (کوسرے (Lust) سے سروکار (مطلب) رہتا ہے۔ یا دوسرے (Carnal Faculty) کا نام نفس ہے جس کوصرف خواہشات لِدّ ات (Lust) سے سروکار (مطلب) رہتا ہے۔ یا دوسرے الفاظ میں یوں کہا جائے کہ ایک ایسے جزء انسان کواصطلاح صوفیہ میں ''نفس'' (Carnal Self) سے تعبیر کرتے ہیں جو افعالی قبیعہ (Evil Deeds) کا سرچشمہ (Source) ہے۔ اور اِس قوت شہوانی کا مرکز جگر افعالی قبیعہ دور تمام جسم کو چنجتی ہے اور فی الحقیقت نفس ہی کی تحریک وتحریص (اکسانا اور لا پلے دلانے) کے اثر ات سے ایسے بدنما اور بدترین اخلاق رزیلہ (Mean Mentality) کا وجود ہوتا ہے۔ جس کو عقال سلیم (Improper) ناپیند کرتی ہے اور شریعتِ حقہ ناورست (Improper) سلیم (Intelligence) کہتی ہے۔

ظاہر ہے جسم یا نفس خوب اچھا کھانا پینا، عیش پرستی (نفسانی خواہشات اور شہوانی لذات) اور آرام طلبی چاہیگا جوتقو کی کےخلاف ہے۔

6. سوال: ارباب تصوف کے پاس مخالفتِ نفس سے مراد کیا ہے؟

جواب: مشرب اربابِ تصوف میں اشاراتِ نفس کے خلاف عمل کرنا ، کمالِ مجابدات (Perfect Struggle) میں داخل ہے اور بہترین عبادت میں شامل ہے۔ کیوں کہ عقلاً ونقلاً ثابت ہے کنفسِ بدشعار (بُرائی کی طرف مائل) کی موافقت ہے اور بہترین عبادت میں شامل ہے۔ کیوں کہ عقلاً ونقلاً ثابت ہے کنفسِ بدشعار (بُرائی کی طرف مائل) کی موافقت (Discord) ہلاکت (Destruction) کی عین تبیل (سیدھا صاف راستہ) ہے۔

وَنَهَى النَّفُسَ عَنِ الْهَوٰى ٥ فَاِنَّ الْبَحَنَّةَ هِى الْمَا وٰى (نازعات 41, 40) (مخالفتِ نفس بدشعاریعنی مخالفِ خواہشاتِ نفسانی و شہوانی ہی بے شک نجات کا راستہ ہے اور جنت الماویٰ ہے ) 7۔ سوال: نوعیت نفس کے متعلق صوفیہ کرام کے استدلال کو وضاحت سے بیان کرو؟

**جواب**: نوعیتِ نفس (Type of Anima) کی نسبت صوفیہ نے فرمایا جوقر آن سے بھی ثابت ہے کفس کی تین قسمیں ہیں۔ اوّل'' نفسِ امّارہ'' (Carnal Anima) ہے جس کا ہمیشہ صفات ذمیمہ (بداخلاقی) اور حرکاتِ قبیجہ (بُر بے کاموں) کی طرف میلان (تیار) رہتا ہے۔ ایسا شخص ہروفت خطراتِ نفس اور شیطان کا شکار ہوتا ہے۔

دوم نفسِ لوامہ (Conscious Self) ہے جس کوخطرات ملکی (فرشتے)، بُرائی سے روکتے اور بھلائی کی طرف ترغیب دیتے ہیں۔ ایسے خص میں ریاضت ومجاہدات (راہ حق میں محنت اور مجاہدہ کرنے) کی صلاحیت آ جاتی ہے کہ وہ اینے افعال رذیلہ (Evil Deed) سے متنبہ (ہوشیار / Alert) ہوکر تلافی ومعافی کی طرف رجوع کرتا ہے۔

سوم دنفس مطمئنه '' (Satisfied Anima) ہے جس کوخطرہ رحمانی سے استفادہ ہوتا ہے۔ یہ انبیاء کیہم السلام و اولیاء عظام کانفس ہے جو کثافت (Density) سے دوراور لطافت (Fineness) سے معمور اور کلیۂ مصفاً و مجلّی (پاک اور روثن) ہوتا ہے۔ بمصداق!

يَّا يَّتُهَا النَّفُسُ الْمُطْمَئِنَّةُ ٥ ارُجِعِي إلى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَّرُضِيَّةً ٥ (الفجر-27,28)

ترجمہ: اےاطمنان والےنفس، اپنے رب کے پاس واپس ہوجا۔تو خداسے رضی تجھ سے خداراضی۔

اصطلاحِ صوفیہ میں ''نفس''کی مخالفت سے مرادیموماً نفس امارہ ہوتا ہے۔ بمصداق وَمَا اُبَرِّئُ نَفُسِیُ۔ اِنَّ النَفُسَ لَامَّارَةٌ بالسُّوءِ (بوسف - 53) ترجمہ:۔اور میں اپنے فس کو بے قصور نہیں بتا تا۔ بیتک فسِ امارہ تو برائی کا حکم دینے والا ہے۔

8. سوال: "لطيفه" كمتعلق ثم كياجات جو؟

جواب: لطیفه فس (Subtility of Anima) جس کامرکز جگر (Liver) ہے بید صفرت ابراہیم علیہ السلام کے تحتِ قدم ہے۔ تمام خواہشاتِ نفسانی کوفنا کر کے ہرکام پر''جی درست'' کہنا اُن کا کام ہے۔ آگ میں گرنے کو تیار' بیٹے اور بیوی کوئق و دق ( تنہا واکیلا) میدان میں چھوڑنے کو تیار جھری سے بیٹے کا گلا کاٹے کو حاضر ۔ فنائے افعال (Extinction of Deeds) فنائے صفات (Extinction of Attributes) سب کوخدا کے سپر دکردینا ابر چیم علیه السلام کا کام ہے۔

غرض سالکِ راوطریقت جب تک بکمال مستعدی (پوری استقامت کے ساتھ) واستقلال، حسب ہدایت مرشد کامل بُتِ نفس بدسرشت (ILL Natured) کو بمتا بعت حضرت خلیل الله (ابراہیم علیه السلام کی اطباع میں) شکسته و مسمار (پوری طرح قابو میں) نہ کرے گا، قلب (دل) جو باوجود کل محدود (جھوٹا سا) ہونے که خصوص حرم سرائے رب جلیل ہے، تکدرات ممنوعات (حرام کی گندگی) تخیلات منہیات (بُرے خیلات) سے صاف نہ ہوگا اور قرب الہی سے دور ہی رہے گا اور جمالِ شاہد بے نیاز (اللہ تعالی) کے مشاہدہ (دیدار) سے محرومی ہوگی۔

اگر از وسوسه نفس و هوا دور شدے بیشکے رہ ببری در حرم دیدارش ترجمہ: اگرتونفس و خواہشات کے وسوسوں سے دورر ہیگا

توبلاشک وشبہ آ کے بڑھ حرم میں اُس کا دیدار پائے گا۔

چنانچہاُسی اصول کی بناء پر عارفین نے طالبینِ راوِطریقت کونفس (امارہ) کی مخالفت کی تاکید کی ہے اورنفس کو شائستہ (Polite) بنانے کی ہدایت فرمائی ہے۔

### ارشادات ارباب تحقيق

9- **سوال**: ''مخالفتِ نفس'' کی حقیقت کے متعلق ارشاداتِ ارباب شحقیق بیان کرو؟

جواب: 01- ربیع بن حثیم رضی الله عند فرمایا - کُنُ وَصِیَ نَفُسِكَ یَا اَحِیُ إِلَّا هَلَکَتُ ـ (ترجمہ) اے برادرایۓ نفس کے آپناضح (Monitor) بنوورنہ ہلاک ہوجاؤگے - (طبقات الکبریٰ)

02- محمد بن الحنفه بن على رضى الله عند فرمايا - مَنُ كَرَمَتَ عَلَيهِ نَفُسُهُ لَمُ يَكُنُ لِلُدُنْيَا عِنْدَهُ

قَدُرٌ۔ (ترجمہ)جس کانفس عیوب سے پاک ہوا'اُس کے نزدیک دنیا کی کچھ قدر نہرہی۔ (طبقات الکبریٰ)

03- حادث بن اسد محاسبی علیه الرحمة نے فرمایا ' 'جس نے اپنفس کوریاضت ( ذکر الہی اور شبیج ) سے

شا ئسته (Polite) نه كيا، أس برمقامات عاليه يعني معرفت وحقيقت الهي تك يهنچنج كي راه نهيس كھلي ۔ ( ففحات الانس )

04-ابوالحسن محمد بن سعيد ورّاق عليه الرحمة في مايا: جوُّخص اليخ نفس اورايخ غيرسے اورخُلق كي

رویت (دید) سے فنا نہ ہوا، اُس کا باطن (دل) خیرات اور احسانات (احیھائیوں اور نیکیوں) کے مشاہدہ

(Contemplation) سے زندہ نہ ہوا۔ (طبقات الكبرىٰ)

70-**ابو بکر حجدد شبلی** علیه الرحمة سے دریافت کیا که نفس برغالب ہونے کی کیا تد ہیر ہے۔ فرمایا، 'الله تعالی کے سواجس چیز کی طرف نفس مائل کرے یا(Incline) ہواً س کوتکف (ختم) کردینا واجب ہے۔

(طبقات الکبری)

08-ابو سليمان دادانى عليه الرحمة فى فرمايا النَّفُسُ خَائِنَةٌ مَا نِعَةٌ وَ اَفْضَلُ الْاَعُمَالِ خِلَافُهَا۔ (ترجمہ) نفس، امانت ميں خيانت كرنے والا ہے اور سب سے افضل عمل، اُس (نفس) كے خلاف كرنا ہے۔ (كثف الحجوب)

یہ بھی فر مایا! جو شخص اپنے ربّ ( کی حضوری وذکر ) میں مشغول ہوگا، وہ اپنے ' دنفس' سے بے خبر ہوگا۔ (احیاالعلوم)

99-ابو عمرو محمد بن ابراهیم زجاجی علیه الرحمة سے حدیث تَفَکَّرُ سَاعَةٍ خَیْرٌ مِّنُ عِبَادَةِ سَنَةٍ۔ (ایک گھڑی[ پَحُه دیر] کاغوروخوض سال بھرکی عبادت سے بہتر ہے)، کا مطلب یو چھا تو آپؓ نے فر مایا''اُس غور و خوض سے نفس کو بھول جانا مراد ہے۔ (طبقات الکبریٰ)

10- شیخ حماد بن مسلم دبّاس علیه الرحمة نے فرمایا 'الله تعالی کی طرف سب سے نزدیک راسته اُس کا عشق (Deep-Love) ہے۔ اور اُس کا ''عشق'' خاص نہیں ہوتا جب تک کے عاشق، روحِ بلا نفس نہ رہ جائے ، اور جب تک اس میں نفس ہے ، کبھی الله تعالی کے 'عشق'' کا مزہ چی نہیں سکتا''۔

یہ بھی فرمایا،' جب تمہارے وجود میں نفسانی خواہش نہ پائی جائیگی تم یقینی موحد (تو حیدیر تائم) ہوجاؤگے۔ (طبقات الکبریٰ)

11-غوث اعطم سید عبدالقادر جیلانی رضی الله عنه نفر مایا - اُلْ حَلُقُ حِجَابُكَ عَنُ نَفُسِكَ وَ نَفُسِكَ وَ نَفُسِكَ وَ نَفُسِكَ عَنُ رَبِّكَ - (ترجمه) خَلق (لوگ) تمهار اورتمهار القش کے درمیان میں پردہ ہیں ۔ اورتمهارا نفس تمہار اورتمہارے درمیان میں جاب (پردہ) ہے۔''

اوریہ بھی فرمایا''اور جب تک تم خُلق ( دوسروں ) کود کیھتے رہو گےا پنے نفس کو نہ دیکھو گے۔اور جب تک تم اپنے نفس کود کیھتے رہو گے تواپنے ربّ کو نہ دیکھو گے'۔

اور فرمایا ''نفسانی خواہشات کواپنے دل میں نہ آنے دو۔ورنہ ہلاک ہوجاؤگ۔(طبقات الکبریٰ)

12- شيخ ابو محمد الشبعث عليه الرحمة في أصلُ الطَاعِةِ الُورَعُ وَالتَّقُوى وَاصلُ التَّقُوى وَاصلُ التَّقُوى مَد الشبعث المن محمد الشبعث عليه الرحمة في المرحمة في المرحمة على المرحمة على المرحمة على المرحمة على المرحمة على المرحمة على المرحمة ال

(ترجمه) جس نے اپنے نفس کوا دب سے مقہور کیا (دبادیا اور قابوپالیا) وہی اللہ تعالیٰ کواخلاص کے ساتھ پر ستش کرنے والا ہے۔ (طبقات الکبریٰ)

13- شیخ داؤد کبیر بن ماخلا علیه الرحمة نے فرمایا" عابدا پنفس کے فعل (کام) سے دشمنی رکھتے ہیں اور عارف خودا یے نفس ہی سے"۔

یہ بھی فرمایا: ''آغازِ توحید میں نفس پر''لا''(نفی) کی لگام ڈال دی جاتی ہے تا کہا پنے سب دعوؤں سے باز آئے (فنائیت طاری ہو)''۔

14- **شیخ ابوالحسن شاذلی** علیه الرحمة نے فرمایا۔''اگرتم حق سے ربط پیدا کرنا چاہتے ہوتوا پنے نفس سے بے زار ہوجا وَاورا پنے حول وقوت (ارادہ واختیار) سے باہر نکل آؤ۔ (یعنی فنائے افعال وصفات اختیار کرلو)''۔ (طبقات الکبریٰ)

15- **شیخ بھا، الدین نقشبندی** علیہ الرحمۃ نے فرمایا۔''سیدالطا کفہ جنیدعلیہ رحمۃ کا قول ہے کہ میر بے زدیک افس کشی (نفس پر قابو پانا) بہترین طریقہ ہے۔لیکن سے بجز ترک اختیار (ترک ارادہ) اورا پنی برائیوں پر نظر رکھنے کے اورکسی طرح حاصل نہیں ہوتا''۔

(عوارف المعارف)

6- بحر العلوم مو لانا محمد عبد القدير صديقى قادرى حسرت عليه الرحمة نے فرمايا۔ "فس كثى (Self- Denial) كامطلب نفس كو مارنائهيں بلكه فس كو تربيت (Train) كرنا ہے۔ فلا ہر ہے كہ جسم (نفس) اپنے حوائح (Needs) كو طلب كرے گا۔ كھانا 'پينا 'كيڑے بہننا' بيوى كاحق اداكرنا۔ غوركر وجسم گھوڑا ہے۔ گھوڑے كودانه چارا نه ڈالو گے تو وہ بيٹھ جائے گا۔ زيادہ كھلاؤ گے تو شرير ہوجائے گا۔ شہر سوار (گھوڑ سوار) كوچا بيئے گھوڑے كو كھلائے بلائے اور اس كودوڑائے۔ آرام طلب نہ ہونے دے۔ مگراس كے آرام كاخيال بھى رکھے۔ كھانے پينے سے مست ہوكر دولتياں جھاڑنے گئے ، بك مارنے گئے كائے كودوڑ نے گئے تو اُس كا دانه چارہ كم كردے اور كاوے دے دے (دوڑا دوڑا كر) اُس كو تھكا كرراستى پرلائے'۔ (نظام العمل فقراء)

اوریہ بھی فرمایا''یاور کھو! تھوڑ ہے کھانے پر راضی ہونا قناعت (Contentment) ہے۔ زیادہ طلی جو سر (استی ہونا قناعت و الدوں کا ارادہ کرتا ہے۔ خواہشاتِ نفسانی اپنی طرف مائل کرنا چاہتے ہیں۔ بُر ہے کا موں سے بچنا تقوی ہے''۔ جب ذکر الہی کی کثرت و مدروت سے تقویٰ اور بُر ہے کا موں پر ندامت کے ساتھ صحبتِ صالح کا اثر نفس پر ہوتا ہے تو نفس، امارہ سے لوامہ پھر مطمئنہ ہوجا تا ہے۔ یہ قاللہ کا فضل ہی ہے کہ انسان ہی کو ارتقاء (ترقی ) کی قابلیت عطافر مایا ہے''۔ (نظام العمل فقراء) ہوجا تا ہے۔ یہ قاللہ کا فضل ہی ہے کہ انسان ہی کو ارتقاء (ترقی ) کی قابلیت عطافر مایا ہے''۔ (نظام العمل فقراء) عادت ڈال لیس تو وہ عادی ہوجا تا اور خود ہخودانسان اُس عمل کی طرف راغب ہوجا تا ہے۔ نفس کی اِس صفت سے فائدہ عادت ڈال لیس تو وہ عادی ہوجا تا ہے۔ نفس کی اِس صفت سے فائدہ اُٹھانا چاہیئے۔ جیسے اگر چند دن ضح فجر کی نماز کو وقت پر اُٹھ کر ادا کریں تو ہر روز اپنے آپٹھیک وقت پر نیند ہوشیار ہوجا بیا جائے گئی اور آپ کو نماز پڑھنے میں کوئی دشواری (نفس کی مخالفت کی ضرورت) باقی نہیں رہتی۔ اسلئے نیک عاد تیں ڈال لیس تو نفس خود ہی موافقت کرنے گئی اور آپ کوئی زیام العمل فقراء)

#### تعارفِ ارباب، تحقيق

01- وبيع بن حشيم رضى الله عنه: - آپ گاتا بعين كى مقدس جماعت ميں شار ہے - آپ كے اعمال چشم خلائق (لوگوں) سے خفی ومتنز (چھے )رہتے تھے ا كثر قبرستان ميں جاتے اور تمام شب رونے ميں بسر كرتے - جب عارضه فالح ميں مبتلا ہوئے تو خدام (مريدين) نے بصدا صرار عرض كيا كه علاج ليجئے - آپ نے فرمايا - 'يہ جانتا ہوں كه برحق ہے ۔ ليكن عنقريب نہ طبيب (دُاكم )رہے گانه مريض - آپ نا نے 67 ہے هيں سفر آخرت فرمايا -

02- محمد بن الحنفه بن على رضى الله عنه: - آپ الى صفات ميں اِس قدر كهنا كافى ہے كه آپ امير المؤمنين على ابن ابى طالب رضى الله عنه كفرزندار جمند ميں - آپ كى تحرير وتقرير نهايت پُر اثر ہوتى تھى ـ اور آپ كى ہمت و شجاعت مشہور ہے۔ عبادت ورياضت كا غيار كو اقر ارتھا۔ سُن ملى هي ها ميں آپ كا وصال ہوا۔

03- حادث بن اسد محاسبی علیه الرحمة: کنیت ابوعبرالله به طریقت میں یگانه اور علوم اصول ومعاملات وارشادات میں فرد سے وطن مالوف (بصره) ہے مگر بغداد میں قیام کیا اور و ہیں <u>248</u> صیں وصال ہوا۔

40-ا بوالحسن محمد بن سعید ورّاق علیه الرحمة: -آپ ابوعثمان حیریؓ کے قدیم اور مخصوص مریدین میں سے تھے۔ علوم ظاہری کے عالم اور معاملات و تفقہ وعیوبِ افعال پر کلام کرنے کی قدرت رکھتے تھے۔ ر320 ھیں وصال ہوا۔

50-**ا بو سلیسان دار انبی** علیہ الرحمۃ:۔ آپؒ داران جودشق کا گاؤں ہے کے باشندے تھے۔اور وہیں مزار ہے۔<u>15</u>5ھ میں وصال ہوا۔ زیادہ تر مشائخین شام آپؒ کے فیض سے مستفیض ہوئے۔

60- شیخ حماد بن مسلم دبّاسی علیه الرحمة: علوم حقائق کے عالم تخے اور پوشیدہ واردات کے کشف کی نسبت اُن پر علاء کا اجماع ہے (اتفاق) اور بغداد کے اکثر مشائخین اُن کی طرف منصوب ہیں۔

07- **شیخ ابو محمد الشبنکی** علیه الرحمة: طریقت میں آپ کی شان یگانتھی۔ آپ کے فیضانِ صحبت سے بڑے بڑے صوفی فیض یاب ہوئے۔ مثلاً شیخ ابوالوفاً مین منصوراً اُن ہی کے دست گرفتہ تھے۔

80- غوث اعظم شیخ سید عبدالقادر جیلانی رضی الله عنه: ازروئ نسب آپ منی اور عینی ہیں۔ 100 غوث اور عنی اور عبی ہیں۔ (میں معروف ہوئے۔ بغداد میں آپ گا میں معروف ہوئے۔ بغداد میں آپ گا

مزارِ پُر انوار ہے۔ آپ ؓ کے صفات بے صدیبی ۔ جس کو مشہور بزرگانِ دین نے اپنے اپنے تصنیفات میں بکمالِ شرح و بسط نقل فرمایا ہے۔ اور وہ اس قدر مشہور ہیں کہ اب مزید تعریف کی ضرورت نہیں ۔ طریقت میں آپ ؓ کا جلیل القدر مرتبہ ہے۔ سلسلہ قادر بیے کے آپ ؓ سیدالطا گفہ اور مقتدرا مام ہیں۔

09- شیخ ابو داؤد کبیر بن ماخلا علیه الرحمة: - آپُسیری محمد فی شاذ کی کیر ہیں تصوف میں بلند مضامین بیان کئے ہیں حالانکہ آپؓ اُسّی ہیں۔اور کتاب عیوانِ الحقائق آپؓ کی تصنیف ہے۔

10- شیخ ابوالحسن شاذلی علیه الرحمة: - آپُکانام علی بن عبدالله عبدالجبارٌ ہے - شاذلی لقب ہے - شاذله افریقه کا ایک گاؤل ہے - آپ بصیر زاہد مقیم سکندریه اور سلسله شاذلیه کے سیدالطا کفه ہیں ۔ شِیْخ مجم الدین اصفهانی کی صحبت سے فیض یاب ہوئے ۔ چند حج کئے بلکہ حج کے سفر کے دوران راستہ میں غیداب کے صحرا میں وصال ہوا۔ اور وہیں میں فن ہوئے ۔

#### ہمت

نور انوارِ قدم خاک کا پُتلا میں ہوں شانِ شایاں میری مسجودِ فرشته میں ہوں سب سے افضل بھی ہوں اور اشرف و اعلیٰ میں ہوں ساري مخلوق ميں نائب جو خدا کا ميں ہوں رازِ سربسته هول اور فاش هول دوعالم میں سب میں مخفی ہوں اور ہر ایک سے پیدا میں ہوں جب میں ساکت رہوں، ہوں گنج خفی کا اک راز جب میں گویا ہوا، حق بات کا ڈنکا میں ہوں میں نہ ہوتا تو نہ ہوتا ہیے شہودِ عالم شانِ ہستی میری اور حسن کا جلوہ میں ہوں تکم تو اسلام پپ قبضہ میرا کفر پر روشیٰ دریے کی کعبہ کا اُجالا میں ہوں ديد ميں غرق ہوں حيرانِ عجلی ہوکر ہر تماشائی کا دیکھا کہ تماشا میں ہوں ذاتِ حق نورِ خدا کے ہیں سرایا حضرت (ﷺ) اس سرایائے محمد (ﷺ) کا سرایا میں ہوں حضرت خالد وجوديٌ

#### 4.2- ہمت

#### (Morale/ Courage)

10. سوال: "ہمت ' سے مراد عرف عام میں کیا ہے اور صوفیہ کی اصطلاح میں کس چیز کانام ہے، اُسکے فوا کد بیان کرو؟

جسواب: ہمت اراد وُعالی کانام ہے جوا یک متاز (Distinct) صفتِ مردانگی میں سے ہے۔ عرف عام میں (Generally) اُس صاحبِ جرائت کیلئے بطور خطاب استعال کرتے ہیں جوامِ دشوار (مشکل کام) اورا ہم کام کی انجام دہی کے واسطے آ مادہ ہوجائے۔ اور اصطلاح حضرت صوفیہ میں سالکِ راوطلب کے مقام بلند کو "ہمت' کہتے ہیں۔ چنانچہ اربابِ طریقت نے سالک ذی ثبات کے سفر سیر سلوک میں ہمت کولاز می اور مُقدم قرار دیا ہے۔

ہمت مرداں، پیندیدۂ یزداں (اللہ کومحبوب) بھی ہے کیونکہ عاشق شوقِ رویتِ (دید) جمالِ الہی میں جب تعلقاتِ موجودات (مخلوق) سے دست بردار (الگ) ہوکر مردانہ وارواد کی طلب وصال کے سفر کا بکمالِ جراُت واستقلال ارادہ کرتے ہیں اور جوش میں زبانِ حال سے کہتے ہیں۔

نہ بندخلقِ باشم نہ از کسے ہر اسم مرغ کشادہ بالم ترس تفس ندارم ترجمہ: نہ میں مخلوق کا قیدی ہوں نہیں کسی سے ڈرتا ہوں۔ کطے میدان کا پرندہ ہوں مجھے پنجرے کا خوف نہیں ہے۔

تواُس ونت ضرورا مداد غیبی اور توفیق وہبی (اللہ تعالیٰ کی امداداور توفیق) شریکِ حال ہوتی ہے۔ اوراُن کو منزلِ مقصود تک پہنچادی ہے۔ بیاُن کی مردانہ جراُت وہمت کا میا بی کا ذریعہ اور وسیلہ ہوتی ہے۔ بقول می گوہر بحر کے بروں آور ترکِ سر تا نمی کند غواص ترجمہ: موتی سمندر سے کیسے باہر نکال لائے گا۔ جب تک غوطہ خورا پنی جستو و تلاش کو نہیں چھوڑتا۔ چنانچہ ہادیان راوطریقت نے ہمیشہ سالکان کوئے جب کوجراُت وہمت کی ہدایت فرمائی ہے۔ بقول

همت مردال مددخدا

(مردانِ ہمت کا خدا کارساز ومددگارہے)

#### ارشاداتِ اربابِ تحقيق

11. سوال: همت اور جرأت كم تعلق ارشادات ارباب تحقیق بیان كرو؟

جواب: 10-خواجه ابو على زوبارى عليه الرحمة: صاحب 'فحات الانس' نے لكھا ہے كمآ پُ نے فرمایا ''اہل، ہمت كوخدادوست ركھتا ہے كيونكہ اہلِ ہمت خدا كودوست ركھتے ہيں اوراً س پر بجروسہ كرتے ہيں'۔ 100- ابو بكر جحدر شبلى عليه الرحمة نے فرمایا! رَفَعَ الله ُ قَدُرَ اللهِ سَالِطِ هِمَّتَهُمُ - (ترجمه) الله تعالى نے ان لوگوں كے جو (ہمارے) و سلے اور واسطے ہيں' اُن كى ہمتوں كى بلندى كے سبب رتبے بلند كئے ہيں۔ (طبقات الكبرىٰ)

3-1 بو بکر عبداللہ بن طاهر ابھری علیہ الرحمۃ فرماتے ہیں! صالحین کی ہمت یہ ہوتی ہے کہ بغیر نافر مانی کے اطاعت کریں۔اور عالموں کی ہمت ، ثواب میں زیادتی کی ہوتی ہے۔اور عارفوں کی ہمت یہ ہوتی ہے کہ اُن کے دل اللہ تعالیٰ کی عظمت وجلالت سے معمور ہوں۔ اور اہلِ شوق (عاشقوں) کی ہمت یہ ہے کہ جلد موت آ جائے۔اور مقربین کی ہمت یہ ہے کہ اُن کے دل حق سجانہ تعالیٰ کی طرف جاگزیں (رجوع) ہوں۔

(طبقات الكبرى)

04- ابو على حسين احمد الكاتب عليه الرحمة نے فرمايا! سب چيزوں (افعال واحوال) كے پيشرو "محت" ہے ۔ إسلئے جس نے ہمت كو درست كيا اُس كے پاس اُس كة تابع (Following) بھى سچے اور درست ہوكر آئيں گے ۔ يونكه فر (شان وشوكت) عين احوال كے تابع ہوا كرتى ہے ۔ اور جس نے اپنی ہمت كومهمل (بمعنی) كيا، اس كة توابع (Following) بھى مهمل ہوكر آئيں گے اور مهمل احوال وافعال (احتمانہ خيالات واعمال) حق تعالى كى بساط (شان) كے شايان نہيں ہيں ۔ (طبقات الكبرى)

05- جعفر بن محمد نصير الخلدى الخواص عليه الرحمة في فرمايا: "بلند بهمت ربو وإس واسطے كه بهت بى مردانِ خدا كودرجاتِ اعلى اور مقامِ ارفع تك يہنياتی ہے، نه كه تمهارى رياضت ومجاہدات ( نفحات الانس )

60- غوث اعظم سید عبدالقادر جیلانی قدس سرهٔ سے وض کیا گیا کہ ہمت کی تعریف کیا ہے؟ فرمایا کہ ہمت سے کہ بندہ اینے نفس سے دنیا کی محبت نکالدے اور اپنی روح سے آخرت کے تعلق کودور کردے۔ اور ا پنے قلب (دل) میں آقا (اللہ) کے ارادہ کے ساتھ اپنا ارادہ باقی نہر ہنے دے۔ اور باطن میں اُس سے مجرد (ایک) ہوجائے کہ ستی کی طرف نگاہ کرے (متوجہ رہے)۔ (طبقات البریٰ)

70- سیدی ابر اهیم و سوتی علیه الرحمة این اصحاب سے مخاطب ہو کر فرماتے ہیں: اے میری قلبی اولاد (مُریدو)! عزم کی ہمت کو جمع کروتا کہ طریق کے معنی کو یافت (عملی طور) سے پاؤنہ کہ دریافت (نظری اِعتبار) سے پہچانو۔ اور جس مقام پرتم کھر جاؤگے وہ تم کو تمہارے آقا سے تجاب (پردے) میں رکھے گا۔ پس اے میرے بچو! اپنے قالب (نفس) سے مجر در تنها) ہوکرا پنے قلب (دل) کی طرف آجاؤ۔ (طبقات الکبری)

#### تعارف ارباب تحقيق

10-1 بو بکر عبدالله بن طاهر ابهری علیه الرحمة: - آپ این وقت کے جلیل القدر بزرگول میں اور شبلی علیه رحمة کے ہم عصر اور ہم نشین ہیں ۔ اور یوسف بن حسین رازی کی صحبت سے ستفیض ہوئے ۔ طریقت میں پر ہیزگار اور علم اور زمد، درع میں کامل اور خُلق و تواضع میں یگا نہ رہے۔ موقع میں کامل اور خُلق و تواضع میں یگا نہ رہے۔ موقع میں وار نانی سے راہی ملک بقا ہوئے یعنی وصال فرمایا۔

02-ابو على حسين بن احمد الكاتب عليه الرحمة: - آپُّ ابلِ مصر كے ممتاز پيرانِ طريقت ميں سے بيں - ابو بكر مصری اور ابوعلی رُود باری کی صحبت سے مستفیض ہوئے - ابوعثمان مغربی آپُ کی تعظیم کرتے تھے اور کہتے تھے ابوعلی کا تب سالکین میں سے ہیں -

تشكول قادريير تصوف (احسان)

## 4.3- خلوت *وعز*لت

(Solitude & Loneliness)

12. سوال: خلوت وعزلت سے مراد کیا ہے اور اِس صفت کی فضیلت وعظمت بیان کرو؟

جسواب: خلوت صوفیه باعظمت کی مخصوص سنت ہے جوفی الحقیقت غارِ حراکی سنت رسول الله صلی الله علیه وسلم سے ماخوذ (Adopted) ہے۔ یہ الیہ مفید و سخسن (اچھی اور فائدہ بخش) ریاضت (Practice) ہے جس کوتر قی مدارج کا زینه (Step) اور تقرب الہی کی مشاہرہ (بہترین ومشہور) کہا جائے تو ناموز وں نہ ہوگا۔

اربابِ طریقت اور محققین نے خلوت کو بالطبع (By Nature) پیند فر مایا ہے۔ اپنے صادق الارادت (سیج مریدین) و فارغ السلوک (خلفاء) کو ہدایت کی ہے کہ خلق (لوگوں) سے دوری اور حق کی حضوری لیعنی خلوت نشینی میں سلامتی ہے۔

چونکه''خلوت' کے لغوی معنی تنہائی کے ہیں۔اس اعتبار سے طالبِ راوِطریقت قربِ ذاتِ الہی کے شوق میں جب دنیوی سروکار (تعلقات) سے دست بردار (الگ) ہوکریا دِ الہی میں مصروف ومشغول رہنے کی غرض سے گنچ عزلت (اعتکاف Secluded Corner) کی زندگی اختیار کرتا ہے تو عرف عام میں اس کو' گوشہ شین' اور' خلوت گزین' کہتے ہیں۔

گوششنی کے ظاہری صفات کے علاوہ معنوی (باطنی) وحقیقی ماہیت میں ایسا عار فانہ طریق ہے کہ جس کے جسمانی ریاضت میں روحانی مجاہدات کی شان نظر آتی ہے۔ جس کا سبب یہ ہے کہ اربابِ حقائق ومعارف کو بجہتِ علوی مرتبت (توجہ الا اللہ کی وجہ ہے ) اشیاء بحروبر کے ذرّات وقطرات (Even Minute Infomation of Land & sea) تک کی حقیقت ونوعیت کاعلم واہب العطایا (اللہ تعالی) مرحمت فرما تا ہے۔ بمصدات و عَدَّمَ آدَمَ الاَسُمَاءَ کُلَّهَا۔ (البقرہ۔ 3) ترجمہ: اللہ تعالی نے تمام چیزوں کے نام آدم الکی کوسیھائے۔ الی مہتم بالثان یافت ومعلومات البقرہ۔ 3) ترجمہ: اللہ تعالی نے تمام چیزوں کے نام آدم الکی کوسیھائے۔ الی مہتم بالثان یافت ومعلومات (Subtleties) کی وجہ سے اُن کی تحقیق و تد قیق (Minute Analysis) لطائف معنوی (Excellent Manageral Knowledge) اور رموز روحانی سے معمور (بھری) ہوتی ہے۔ یہی خیال سے کہ عالی خیال حضرات عموماً صوفیہ کی طرف النفات (توجہ) نہیں کرتے بلکہ آپیں کے باطنی برکات سے استفادہ طاہری تشریحات (Explanations) کی طرف النفات (توجہ) نہیں کرتے بلکہ آپیں کے باطنی برکات سے استفادہ

(فائدہ) حاصل کرنے کی اپنے ذی استعداد (اپنی قابلیت کے مطابق) مستفیضین (فیض حاصل کرنے والوں) کو ترغیب (مشورہ) دیتے ہیں۔

13. **سوال**: عارفین کی نظر میں 'خلوت' کی تعریف اورا سکے اقسام بیان کرو؟

جواب: اکثر عارفین نے خلوت کی یة عریف کی ہے کہ خلوت دونوع (Two Kind) بر مقسم (Devided) ہے۔

[1] خلوتِ عام [2] خلوتِ خاص

[1] خلوت عام کی پیشرح کی ہے کہ طلب حق میں صحبتِ خلق (Common Solitude) ہے کہ طلب حق میں صحبتِ خلق (اشخاص بداخلاق) سے اجتناب واحتر از (دوری) ہو۔ کیونکہ یہ مسلّمہ (Prooved) ہے کہ اثر ات صحبت سے انسان ضرور متاثر ہوتا ہے۔ لہذا اشخاصِ بداخلاق سے افراط و اتحاد وار تباط (میل جول یا سے المفان مضر اور نقصان (Division) مضر اور نقصان (On the whole) اور اختیار (Division) اور اختیار (Division) اور اختیار (Disorder) میں فتور (Canstancy of Nature) بیدا ہوتا ہے۔ اور اس کے برعکس استقلالِ طبیعت (صالح اور با اخلاق اشخاص کی صحبت ) سے دل کوفر حت (خوشی اور اطمینان) وانبساط (Delight) اور کومر ورونشاط (Peacefull Pleasure) ماصل ہوتا ہے۔ بقول ہے۔

صحبتِ صالح ترا صالح کند صحبتِ طالح ترا طالح کند ترجمہ: انسان اچھی صحبت سے نیک وبااخلاق بن جاتا ہے اور بُری صحبت سے بد و بد اخلاق ہوجاتا ہے۔

[۲] خلوتِ خاص (Particular Solitude): \_خلوتِ خاص کی تعریف ہے ہے کہ سالکِ صادق (سچاطالبِ حق ) کی تجرید وتفرید لیعنی توحید حکمی (Abstraction) کا عالم بیہ ہو کہ زاوئی قلب میں (دل کے سی حصہ میں ) بجر عظمتِ عارفین واولیاءاللہ کے غیر کا خیال بھی مخل (Interfere) نہ ہو جو مخصوص مقربین کا حصہ ہے۔

الغرض اغلاطِ تخیلات (خطرات و وساوس) کے دفع اور اعتدال کے واسطے جس پر صحبتِ باطنی کا داروردار (Treatment with Loneliness) کا استعال 'اوراختلاطِ اُغیار واغنیا (Dependence) ہے۔ تبریدِ خلوتِ دائمی (Mixup with rich and others) سے پر ہیزکرنے کی ہدایت کی گئی ہے۔ ''اکسیّالا مَق فِنی الُو حُدَةِ ''کہ تہائی میں سلامتی

ہے۔اور یہاسلئے بھی ضروری ہے کہ اہلِ صحبت کو پہلے ہی سے خلوت وعزلت کی عادت ہوجائے تا کہ آخرِ کاراس عالم میں خلوت گزیں ہوکرا پنے حقیقی مونسِ تنہائی (اللّدرب العزت) تک رسائی کی راہ معلوم کریں۔اور فنایت (تقربِ الٰہی) کے منازل طے کرنے میں سہولت ہو۔

گرت ہوا ست کہ با خطر ہمنشیں باشی نہاں زچشم سکندر چو آب حیواں باشی ترجمہ: اگر تجھے حضرت خطر کی ہمنشینی کی خواہش ہے (بیٹھن کام) تو بیسکندر کی نظر سے آب حیات چھپا رکھنے کی مانند ہے۔

اسی لحاظ سے محققینِ اربابِ طریقت نے طالبین صادق الیقین کوخلوت کے صفات سے تلقین کی اوراُن کے برکات سے ہمیشہ آگاہ کیا ہے۔

## ارشاداتِ ارباب تحقيق

14. **سوال**: خلوت وعزلت كے متعلق ارشا داتِ ارباب تحقیق بیان كرو؟

جواب: 10- شیخ مکحول دمشقی علیه الرحمة کا قول ہے۔ اِذَا کَانَ النَفَضُلُ فِی الْجَمَاعَةِ، فَاِنَّ السَّلَامَةَ فِی الْفَضُلُ فِی الْجَمَاعَةِ، فَاِنَّ السَّلَامَةَ فِی الْفُزُلَةِ (ترجمه) فضیلت (جهتری یا Preference) جماعت میں ہے اور سلامتی (Safety Surviving) گوشه نشینی (لوگول سے کم ملنے) میں ہے۔ (طبقات الکبری)

02- سفیان ثوری علیه الرحمة نفر مایا- "دنیامین خاموشی (Silence) اورعز ات (خلوت ) (Solitude) بهتر ہے۔

آپؒ نے ہم عصر (Contemporary) عابد کوخط لکھا جس میں دیگر نصیحتوں کے ساتھ یہ لکھا کہ گمنا می اختیار کرنا (Being Unknown) لازم ہے کیونکہ بیز مانہ گمنا می ہی کا ہے۔ اور گوشہ نینی اور لوگوں سے کم ملنے کو اپنے اوپر لازم کرلینا چاہیئے۔

آپ ﷺ سے کسی نے پوچھا خلوت (تنہائی) کب اختیار کری تو فرمایا'' جب (سالک) اپنے نفس سے عزلت حاصل کرے۔(احیاءالعلوم)

03-**ابو الفیض ذون النون مصری** علیه الرحمة نے فرمایا: ایمان کی لذّت اسی میں ہے کہ تہائی میں پروردگارِ عالم سے مناجات کرے۔ (احیاء العلوم)

64- خواجه سری سقطی علیه الرحمة نے فرمایا۔''جو تخص بیرجا ہتا ہے کہ اُس کا دین سلامت رہے اور دل کو آ رام نصیب ہواور اُس کاغم دور ہوتو اس سے کہو کہ عزلت گزیں (گوشنشین) ہواور بیز مانہ تنہائی اختیار کرنے کا ہے۔

( تذکرة الاولیاء)

50-**ابوالحسن محمد بن ادریس شاه عی** علیه الرحمة نے فرمایا۔''جوچا ہتا ہو کہ اللہ تعالیٰ اُس پر نورِ قلب کا دروازہ کھولدے۔اس کوچا ہیئے کہ خلوت میں بیٹھنا اور کم کھانا اور جاہلوں (Ignorants) سے ربط واتحاد (میل جول) کو چھوڑ نالازم کرلے'۔

(طبقات الکبریٰ)

-06 سيد الطائفه جنيد عليه الرحمة نے فرمایا۔ ' خردمند (عقل مند) وہ ہے جو تنہائی اختیار کرئے'۔
(عوار ف المعارف)

07- **ابو بکر طمستانی** علیه الرحمة اپنے مریدین سے کہا کرتے تھے۔''اللہ تعالیٰ کے ساتھ (اُس کے ذکرویاد میں) زیادہ بیٹھا کرواورخلق (لوگوں) کے ساتھ کم یعنی گوشہ شین رہؤ'۔ (طبقات الکبریٰ)

08- غوث اعطم حضرت شیخ سید عبدالقادر جیلانی رضی الله عند فرمایا، "تیرے سب سے بڑے دشمن - بُرے منشین ہیں" -

اور یہ بھی فرمایا۔'' تنہا شخص محفوظ (Safe) ہے اور ہر گناہ کی بھیل دو (اشخاص ) سے ہوتی ہے۔

### تعارف ارباب تحقيق

01- شبخ مكحول دمشقى عليه الرحمة: - آپُكاطريق زابدانه تقار خلوت كويسند فرماتے تھے۔ 160 هيں دارِ فانی سے رحلت فرمائی يعنی وصال فرمايا۔

02- سفیان شوری علیه الرحمة: - آپ هم وضل میں یگانه اور زمد ورع (پر ہیز گاری) میں لا ثانی سے - 97 میں میں پیدا ہوئے - اور بھرہ ہی میں اور میں کوفہ سے بھرہ میں تشریف لائے - اور بھرہ ہی میں مالی سے اور میں کوفہ سے بھرہ میں تشریف لائے - اور بھرہ ہی میں میں اور عالم ملکوت کوسفر فرمایا (وصال ہوا) - آپ عالموں میں کی تا اور عابدوں میں فرداور زامدوں میں بے مثل سے -

03-ابوالحسن محمد بن ادریس شاهعی علیه الرحمة: -آپُّ غزه میں پیدا ہوئے جوالطین کا ایک شہرے۔ والدہ کے سابھ علی عاطفت میں عُسرت (Hard-ship) کے ساتھ پرورش پائی -مکة معظمه میں خالدز کی سے علم فقه

حاصل کیا۔ وہاں تیرہ (13) سال رہے کہ مدینہ منورہ میں امام مالک کا دامن پکڑا، بعدہ یمن چلے گئے۔ پھرعواق میں منتقل ہوئے۔ آخر 199 ھیں مصر گئے۔ اور 54 برس کی عمر میں 204 ھ میں بروز جمعہ بعد مغرب وصال ہوا۔ 40- اب و بکر طمعتانی علیہ الرحمۃ:۔ آپ طریقت کے عالم اور مشائخین وقت کے سردار، اپنے حال میں یگانہ اور اپنے ہمعصروں میں سربر آوردہ بزرگ رہے۔ حضرت ابراہیم فارس کی صحبت میں عرصہ تک رہے۔ حضرت شبلی ، آپ کی تعظیم کرتے تھے۔ آخرز مانہ میں نیشا پور پہنچاور 340 ھ میں آغوشِ قبر میں آرام کیا (وصال ہوا)۔

# 4.4- خاموشی (سکوت)

(Quiteness/Silence)

15. سوال: خاموشی (سکوت)، جبکه شق و محبت کالازی نتیجه ہے توسا لک لئے اِس صفت کے فوائد بیان کرو؟ جسواب: خاموشی حضرات ِعارفین کی مخصوص صفت اور سالکِ راوحق کی ترقیِ مرتبت کا بہترین ذریعہ ہے۔ بقول اَلصَّمُتُ تَوُرِثُ مَعُرِ فَتِ اللهِ (خاموشی معرفت الهی کی نشانی ہے)۔

چنانچہ خاموثی عشق ومحبت کالازمی نتیجہ اور محبِّ صادق (True Lover) کے باطنی حالات و کیفیت کی عین علامت ہے۔ لیس حضرات ِصوفیہ کا اجماع (Consensus) کہ ترکیِّخن (بے فیض بات کا نہ کرنا) بالیقین ہر حالت میں مفید و مستحسن (اچھااور فائدہ بخش) ہے۔ بقول ہے

بطبعم بهج مضمون به زلب بستن نمی آید خموشی معنی دارد که در گفتن نمی آید ترجمه: مجھے کسی بات پرخاموش رہنانہیں آتا مخموشی ایک راز ہے جو کہ کہانہیں جاتا۔

جس طرح خوش بیان متعلم (میر طی بات کرنے والا) کی سامعین تو قیر و تعریف کرتے ہیں اُسی طرح بے کل اور ناموزوں کلام سبب تحقیر (ذلت) اور باعث رخی و آلام ہوتا ہے۔ اس لئے سالک کیلئے سکوت (خاموشی) میں زیادہ کا میابی کی امید ہے۔ بمصد اق مَنُ سَلَمَ فَهَمَ مَنُ فَهَمَ سَکَتَ، مَنُ سَکَتَ مَنُ سَکَتَ سَلَمَ وَ مَنُ سَلَمَ فَهَارِ لِیا وہ بھا ہم جھا ہم جھا۔ جو سمجھا وہ سکوت اختیار کیا۔ جو خاموش ہوگیا وہ سلامتی میں آگیا اور جو سلامتی میں آگیا وہ نجات پالیا (کامیاب ہوگیا)۔

بلکہ بیآ دابِطریقت سے ہے کہ اہلِ ادادت، (مریدین) کو بحضورِ مرشدِ برحق خاموش رہنامحمود ومطبوع (بہتراور پیندیدہ) ہے۔ اُسی طرح بغیر حاجت واجازت کلام (بات) کرنا فدموم وممنوع (بُرااورمنع) ہے۔ لہذا طالبِ صادق کولازم ہے کہ حضرت نیخ کی جناب میں ہمیشہ، کمال احتیاطِ زبان کی تگہداشت کرے تاکہ بے کل کلام سے محفوظ اور خاموثی کے نتائے سے بہرہ مند (فائدہ حاصل) ہو۔ بقول حضرت بحرالعلوم حسرت صدیقی رحمۃ اللہ علیہ۔ حسرت وہ اپنے حال سے واقف ہے اس کئے خاموش اُس کے سامنے بیٹھا کریں گے ہم اسی لحاظ سے حضرات صوفیہ کرام نے طالبین راوح تی کو بکمال اہتمام سُکوت کی ہدایت اور کلام لا یعنی (بے کل بات) سے ممانعت فرمائی ہے۔

### ارشاداتِ اربابِ اهل تحقيق

16. سوال: خاموثی سکوت اختیار کرنے ہے متعلق ارشادات ارباب تحقیق بیان کرو؟

جواب: 10- امير المؤمنين حضرت ابو بكر صديق رضى الله عنه: اپنى زبان مبارك كى نوك پگر كرفر مات هذالَّذِى أوُردُنِى المُوَارِدُ (ترجمه) إلى نے مجھے بہت سے بلاؤل ميں پھنسايا۔ (طبقات الكبرئ) 02-امير السومنين حضرت على ابن ابى طالب رضى الله عنه: حضرت ابوعبيده عليه رحمة فرمات على ابن ابى طالب رضى الله عنه: حضرت ابوعبيده عليه رحمة فرمات على ابن وجمل الله عنه على ابن طالب كرَّ م الله وجهه نے اپنے رجز (ترنم Song) ميں نو جملے ايسے فرمائے كه ان ميں سے ايك تك بھى بين كه كى اميد يرمنقطع (ختم يا لوٹ) ہو گئيں۔ تين (Song مناجات (Prayers) ميں۔ تين جملے علم (Knowledge) ميں۔ اور تين ، اخلاق (Manner) ميں۔

چنانچیم میں ایک جملہ بیفر مایا: اَلْمَرُءُ مَحُنُوءُ تَحْتَ لِسَانِهِ ۔ (ترجمہ) آدمی اپنی زبان کے نیچ چھپا ہوا ہے۔ اور دوسراجملہ بیفر مایا: تُکلِّمُوا ۔ تُعُرَفُوا (ترجمہ) باتیں کرو۔ پہچان لئے جاؤگے۔

اور یہ بھی فرمایا۔'' زیادہ گوئی (بہت بات کرنا) سبب کثرتِ گناہ ہے۔ اور گناہوں کی کثرت سے حیا (سمول کی کثرت سے حیا (سمول کی کثرت سے حیا (سمول کی کثرت ہے۔ اور حیاء کم ہونے سے تقوی (پر ہیزگاری) میں قلت (کی) ہوتی ہے۔ اور تقوی میں کی ہونے سے دل مردہ (Dead) ہونے سے دل مردہ (Dead) ہوجا تا ہے۔ اور جس کا دل مردہ ہواوہ نقصان اٹھانے والاٹھیرا۔ (سراج الملوک) - حضرت ابوالدرداء یمر بن ذید رضی اللہ عن فرماتے ہیں۔''صاحب ایمان کا کوئی جُز (جسم کا حصہ) اللہ تعالی اللہ تعالی کی کٹرت سے دیں میں اللہ تعالی کوئی کھیں۔ کشور سے بین کے بین کرنے ہیں۔ کشور کی کٹرت سے دیا کہ بین کٹر کی کٹرت سے دیا کہ بین کٹرت کی کٹرت کے بین کٹرت کے بین کٹرت کی کٹرت کے بین کئر کئی کٹرت کے بین کٹرت کئی کٹرت کے بین کٹرت کئی کٹرت کے بین کٹرت کے بین کٹرت کٹرت کے بین کٹرت کے بین کٹرت کئی کٹرت کے بین کٹرت کئی کٹرت کٹرت کے بین کٹرت کٹرت کے بین کٹرت کئی کٹرت کے بین کٹرت کئی کٹرت کے بین کٹر

کنزدیکاس کی زبان سے زیادہ مجبوب نہیں ہے۔ اسلئے اسکی حفاظت کرنا چاہیئے کہ اس کودوزخ میں نہ لے جائے'۔
یہ بھی فر مایا۔'' مردمسلمان کی عمدہ خانقاہ اُسکا گھر ہے۔ جہاں وہ اپنی زبان، شرمگاہ اور نظر کو محفوظ رکھے۔ (طبقات الکبریٰ)

40۔ جا یوزید بسطامی علیہ الرحمۃ نے فر مایا۔''صاحب معرفت کی علامت خلق (لوگوں) سے فرار اور خاموشی اختیار کرنا ہے۔

10 اور یہ بھی فر مایا۔''جومرید نعرہ مارتا ہے وہ ما نند حوض کے ہے۔ اور جو خاموش رہتا ہے وہ ما نند دریائے پُر دُر (کھراہوا) کے ہے۔

(تذکرۃ الاولیاء)

- 05- ابو حاتم بن عنوان أثم عليه الرحمة في ماياتين وقت غور (Consider) كرنالازم ب-
  - (1) جب عمل كروتويا در كھوكہ خدانا ظر ( د كيور ما) ہے۔
    - (2) جب بات کروتو سمجھو کہ خداسنتا ہے۔
  - (احیاءالعلوم) جبخاموش رہوتو یقین رکھو کہ خداجا نتاہے۔
- 06- **ابو على شفيق بن ابر اهيم بلخى** عليه الرحمة نے فر مايا عبادت كورس(10) حصے ہيں، نو (9) حصة و دنيا سے دورر بنا اور ايک حصه خاموش ربنا۔

  (احياء العلوم)
- 70-1 بوجها ''خاموثی کسی ہے' ؟ ''فرمایا اگر بات کرنے والا بات کرنے والا بات کرنے والا بات کرنے والا بات کرنے کے نقصانات جان جائے تو خاموش رہے اگر چہ کہ اس کی عمر مثل عمر نوع ہو۔ (تذکرة الا ولیاء)
- 80-ابو عمر بن بخید علیه الرحمة نے فرمایا ۔ سُکُوةٌ اَبلَغُ مِنُ کَلامٍ ۔ (ترجمہ) خاموثی کا اثر کلام کے اثر سے قوی ہوتا ہے۔

  (نفحات اللنس)
- 09- **ابو بكر ورّاق** عليه الرحمة نے فرمايا! نشانِ حكمت 'خاموشی' بے۔بات كرے بقدر حاجت (تذكرة الاولياء)
- 10- شیخ ابوالعباس بادر دی علیه الرحمة نفر مایا! کلام (بات) کرنا انسان کے لئے بہتر نہیں ۔ مگر اسوقت که خاموثی پرمواخذه (پکڑ) نه ہو۔
- 11-**ابو عبدالله محمد بن عبدالخالق** عليه الرحمة نے فرمایا! زیادہ باتیں کرنا اُس طرح نیکیوں کوصاف کردیتی ہے۔ کردیتی ہے۔ خس طرح بارش کے بعدز مین صاف ہوجاتی ہے۔
- 12- شیخ ابو محمدماجد کروی علیه الرحمة نے فرمایا۔ "خاموشی عبادت ہے بلامشقّت اور آرائش بلازیور

(Without Ornament) اور ہیبت (Fear) بلاحکومت اور قلعہ (Fort) بلاشہر پناہ اور کراماً کا تبین (اعمال کھنے والے فرشتوں) کیلئے راحت اور عذرخوا ہی (Apology) سے بالکل بے نیاز ہے۔ (طبقات الکبریٰ)

13- شیخ سوید سنجاری علیه الرحمة نے فرمایا۔ ' عقل (Wisdom) کی جڑ (Root) خاموثی ہے۔ اوراُس کا باطن (Secrets) اسرار (Secrets) کا چھپانا ، اُس کا ظاہر (out side) سنّتِ رسول کی کا قتد اء (Compliance) ہے۔ (طبقات الکبریٰ)

#### تعارف ارباب تحقيق

10-1 میں اللہ منین ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ: ۔ آپ کا نام نامی عبداللہ بن قحافہ ہے۔نسب (Family) آپ کے بشار آپ کورسول اللہ منی اللہ علیہ وسلم کے نسب مرہ بن کعب پر بہنج کرمل جاتا ہے۔ اور منا قب (Qualities) آپ کے بشار بیں۔ اور اس قدر مشہور ہیں کہ تعارف کی ضرورت نہیں۔ کیونکہ آپ سابق الا بمان (پہلے ایمان لانے والوں) ہیں۔ اور رسول اللہ منی اللہ علیہ وسلم کے سچے یارِ غار ہیں۔ بعد وصال آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم آپ خلیفہ اوّل اور امیر المؤمنین ہوئے۔ میں وصال ہوا۔ اور مدینہ منورہ میں روضۂ رسول مقبول صلی اللہ علیہ وسلم میں دفن ہوئے۔ 1مؤمنین ہوئے۔ منائخ اور بلخ کے باشندے ہیں۔ 23 صفی وصال ہوا۔ اور واشکرد کے بہاڑ پر فن ہیں۔

03-ابو على شفيق بن ابراهيم بلخى عليه الرحمة : آپُّ خراسان كے بيرانِ طريقت بيں۔اورعلم احوال ميں يہلے نفتگوآ پُّ نے كی اورتو كل كے بيان يرخاصه ملكه تھا۔ابرا ہيم ادہمؓ ہے مستفیض ہوئے۔

4-1-14 حفض حداد عليه الرحمة: - آپُنيتا پور كمشهور بزرگون ابوعثان جيريُّ اورا بوشجاع كرما فيُّ كي صحبت سے فيضياب ہوئے ۔ اور م

50-**ابو عمر بن بخید** علیه الرحمة: - آپُّ ر<sub>265</sub> ه میں راہی ملک بقا ہوئے (وصال ہوا) - آپُّ اپنے وقت کے مشائخین اجلّه میں تھے۔ اور لوگ آپُ وطریقت کا امام مانتے تھے۔ زہدو پر ہیز گاری میں یگانہ رہے۔ علم کلام میں آپُ خاص مہارت رکھتے تھے۔ ہزاروں آ دمی آپُّ سے مستفیض ہوئے۔

06- شیخ ابوالعباس بادر دی علیه الرحمة: - آپُحضرت بلی کے جمعصرا ورطریقت کا مام رہے - اصل وطن نیشا پورتھا۔

07- ابو بکر طمستانی علیہ الرحمۃ: ۔ آپُ بغداد کے باشندے اور جنید کے منشیں رہے۔ عرصہ تک مکم عظمہ کی مجاوری کی ۔ اور وہیں ع<sub>328</sub> ھیں وصال ہوا۔

80- ابو عبدالله محمد بن عبدالخالق عليه الرحمة: -آپُمشاُنحين وقت مين ممتازُ حال مين اور بهت مين بلندم تبدر هم- باوصف بزرگ اور فقر کی صحت اور اُس کے آواب کے نہایت پابندر ہے -عرصه تک واد کی القراء میں بلندم تبدر ہے۔ بعدہ مدینه منوره واپس آگئے۔ اور وہیں وصال ہوا اور مذن ہیں۔

# (خالی پیٹ رہنا) (عالی پیٹ رہنا) (Hunger)

17. سوال: ''گرشگی'' سے کیامراد ہے؟

جواب: اطبائے روحانی (حکماء) کا ارشاق فطعی ہے کہ سالک راہ طریقت کے واسطے گرسکی (Hunger) ہے جو عِلّت زیادہ خالی بیٹ رہنا بھی نہایت مجرّب اور نہایت مفید (فائدہ بخش) (Fruitful) نسخہ (Prescription) ہے جو عِلّت نفسانیہ (Carnal Deseases) اور کثافت ِشہوانیہ (Sensual Density) کو دفع (دور) اور بصر (ظاہری نظر) اور بفسانیہ (Elevate) کومُر تفع (Elevate) بلند کرتا ہے۔ اور یہ بات ظاہر ہے کہ'' گرسکی' کامخصوص اور لازی نتیجہ بے خودی دوری کومُر تفع (Self less ness کی مقات نے بالا تفاق موجب فیوض اور برکات فرمایا ہے۔ بقول نفودی خواب و خورت نے مرتبہ عشق دور کرد آندم رسی بدست کہ بے خواب و خورشوی ترجمہ: سونا (Sleep) اور کھانا (Dine) کھے عشق کے مقام سے دورکردیا

۔ یُو اُسی وفت دوست (اللّٰہ)سے ملے گا جبکہ تُو کھا نااورسونا چھوڑ دے۔

گرسکی (Hunger) اولیائے عظام کی سنت بھی ہے۔ اور انبیاء کیبہم السلام بالخصوص ہمارے نبی کریم صلی اللہ علیہ و سنت بھی ہے۔ اور انبیاء کیبہم السلام بالخصوص اور مرغوب غذا بھی ہے۔ اسلئے طالبِ حق کے واسطے گرسکی گو بظاہر ریاضت (محنت) شاقہ (سخت) معلوم ہوتی ہے۔ لیکن بالمعنی مائدہ (خوان نعمت اللہ العزت) ہے۔ بمصداق معلوم ہوتی ہے۔ لیکن بالمعنی مائدہ (خوان نعمت اللہ العزت) ہے۔ بمصداق اللہ ہوک گویا انبیاء کیلئے طعام (غذا) ہے۔ اللہ عظام (غذا) ہے۔

قوتِ جبرائیل از مُطبخ نبود بلکه بود از دید خُلاق الوجود ترجمه: جبرئیل کی غذاباور چی خانه سے نہیں ملتی بلکہ خُلاق الوجود کے دیدار سے ہوتی ہے۔

18- **سوال**: نفس امارہ پر قابو پانے میں گرشکی کی ضرورت واہمیت بیان کرو؟

جواب: محققینِ رموزِ حقیقت (Scholars of Primodial Secrets) کا جماع (Consensus) ہے کہ سالک راہ طریقت کے فتحیا بی (Success) کا جماع (Carnal Self) کا مدار (Base) عموماً اس پر ہے کہ فس بد شعار (Carnal Self) یعنی فس اتمارہ کو گرسنگی (بھوک) کی سے فتحیا بی (اس دنیا کے کھانے پینے کی سے آبدار (تیز تلوار) سے مضمحل (Weak) اور بے کار کردے اور خوان دنیائے فانی (اس دنیا کے کھانے پینے کی حاجت) سے بیزار ہوکر مائدہ پڑ فائدہ بقائے جاودانی (Heavenly Food Full of Eternal Life) کا طلبگار ہو۔ اور بکمال صبر واستقلال زبان حال سے اقر ارکرے۔

گردیگران بعیش وطرب خرم اندوشاد ماراغم نگار بود مایئر سرور ترجمہ: اگردوسرے(لوگ) عیش وآرام' گانے بجانے میں مسرور ہیں۔ مگر ہم کو دیدارِ یار کا غم ہی خوشی کی بونجی ہے۔

چنانچہ ہادیان حق نے طالبان طریقت کی استعداد (Capability) کے لحاظ سے گرسکی (کم کھانے) کے مفاد مختلف عنوان سے ارشاد فرمائے ہیں۔

ارشاداتِ اربابِ تحقيق

19. **سوال**: گرسکی (کم کھانا) یعنی بھوک و پیاس کے متعلق ارشاداتِ اربابِ تحقیق بیان کرو؟

**جواب**: 01- سيده حضرت عائشه صديقه رضى الله عنها نے فرمايا! جنت كا دروازه كھ كاكھ اؤ لوگوں نے يو جھاكيسے كھ كھ كھ اكس فرمايا '' بھوك اورپياس سے''۔

02- ربيع بن خراش رضى الله عند فرمايا - الله عنه فرمايا - الله عنه فرمايا - الله عنه فرين الله عنه فرمايا - الله فرمايا كرتى ہے - الله فرمايا ورمام كو بيدا كرتى ہے -

اورية بهى فرمايا ـ لَا تَعُودُ وَا أَنفُسَكُمُ الرَّاحَةَ فَلْتَشُقى عَدَا ـ (ترجمه) اللَّيْ آ پُوآرام كاخوگر (عادى) نه بناؤورن كل بر بختى (Misery) آجائے گى ـ

چنانچة پُهر ت كى گرميوں ميں كثرت سے روزه ركھا كرتے تھے۔ (طبقات الكبرىٰ)

03- ابو یحیٰ مالک بن دینار علیه الرحمة فرمایا کرتے۔''حبّ دنیا (دنیا کی محبت) کی علامت (Sign) ہے کہ آ دمی ہمیشہ شکم سیری (پیٹ بھر کھانے) کی حالت میں کم غور کرنے والا (Careless) ہوتا ہے۔ اور اس کی ہمت (جبتو) اس کے پیٹ اور شرمگاہ (شہوت) پر محدودرہتی ہے'۔ (طبقات الکبریٰ)

-04 ابو على فضيل بن عياض عليه الرحمة في مايا- '' دو صلتين (Evil) دل كوفا سد (Evil) كرتى بين -[ا] زياده كهانا [۲] زياده كهانا

اور یہ بھی فرمایا۔''جو مخص اس کی خبرر کھے کہ کون ہی چیز اس کے پیٹ میں جاتی ہے( یعنی حرام اور حلال کی تمیز رکھے اور حرام چیزوں سے پر ہیز کرے) وہ خدا کے نزدیک''صدیق'' ہے۔ اس لئے ائے مسکین دیکھے کہ تیری خوراک (Food) کہاں سے آتی ہے'۔ (طبقات الکبریٰ)

05- **ب اینزیز بسطامی** علیهالرحمة نے فرمایا۔'' گرشگی (بھوکار ہنا)وہ ابر (Cloud) ہے جس سے بارانِ رحمت (رحمت کی بارش) برستا ہے۔ (تذکرۃ الاولیاء)

06- **ابو سلیمان دارانی** علیه الرحمة نے فرمایا۔

1- بھوک (گرشگی) وہ خزانہ (Treasure) ہے کہ خدااس کو دیتا ہے جس کو دوست رکھتا ہے۔

2- جو کھانا پیٹ بھر کھا تا ہے۔اُس کوعبادت میں باطنی حلاوت (اطمینان قلب وتسکین) نہیں ملتی ۔ حکمت

(Wisdom) کم ہوجاتی ہے۔ اور وہ شفقت برخلق (Deprived) سے محروم (Deprived) ہوجا تا ہے۔

3- جب انسان سیر ہوکر (پیٹ بھرکر) کھا تا ہے تو اس کے جملہ اعضاء (Parts) خواہشات نفسانی (Sexual)

(Desire کے بھو کے ہوتے ہیں۔

4- گر شکی ( بھوک ) کلید (Key) آخرت ہے اور شکم سیری ( پیٹ بھر کھانا ) کلیدِ دنیا۔

5- گرسکی نفس کوذلیل (عاجز) اوردل کوقو ی (Powrfull) کرتی ہے۔

6 شخص گرسند (بھوئے آ دمی) پیلم ساوی (علم لدنی یعنی الہام الهی) کی بارش ہوتی ہے۔ (تذکرۃ الاولیاء)

07- فتح بن سعید موصلی علیه الرحمة نے فرمایا۔ 'میں تمیں (30) ابدالوں (مقرب الهی) کی صحبت میں رہا۔ سب نے یہی کہا تقلیل غذا (کھانے میں کمی) اور صحبتِ خلق (لوگوں سے زیادہ میل جول) سے پر ہیز (Avoid) کرنا چاہیئے''۔ (احیاء العلوم)

08- **ابو محمد سهل بن عبدالله تسترى** عليه الرحمة نے فرمایا ـ

1- مَا دَامَتِ النَّفُسُ تَطُلُبُ مِنُكُمُ الْمَعُصِيَّةَ فَادِّبُوهَا بِالْجُوعِ وَالْعَطْشِ ـ (ترجمه)جب تك نفس تم النَّفُسُ الله (Thirst) الله (Hunger) كرئ أس وقت تك بجوك (Hunger) اور پیاس (Thirst) سے اس كى تاویب کرو۔ (Correct) كرو۔

2- آپؓ سے کسی نے پوچھا کہ جولوگ بہت دنوں تک کھانانہیں کھاتے ہیںاُن کی بھوک کی آگ کہاں جاتی

كشكول قادريه منتقب تصوف (احسان)

ہے۔ فرمایا یُطُفَسَهُ نُورَ قَلُبِ (ترجمہ)ول کا نوراس کو بجمادیتاہے۔

3-رات دن میں ایک مرتبہ کھانا کھاناسنتِ صدیقین ہے۔

4- کسی کی عبادت درست اور ممل خالص (Pure) نہیں ہوتا۔ جب تک کے وہ گرسنہ ( بھوکا ) نہ ہو۔

5- چار باتیں اختیار کروتو عبادت کی درستی ہوجائے گی۔گرسکی ۔(Hunger) ، درویش (فقیری)۔خواری (عاجزی)۔اورقناعت (رضا۔Contenment) تذکرۃ الاولیاء)

09-يحي بن معاذ بن جعفرى عليه الرحمة نفر مايا-

1- گرسنگی (بھوک) مریدوں کی ریاضت (جدوجہد)'زاہدوں کی سیاست (حکمت) اور عارفوں کی مکرمت (بڑائی وعظمت) ہے۔

(Fuel) ایندهن (Carnal Desires) نار (آگ) ہے اور خواہش (Carnal Desires) ایندهن (آسک) ہونے ہو جو جلانے کا ذریعہ ہوتی ہے۔ اس لئے جب تک اپنے مالک (موصوف) کو نہ جلالے گی شخنڈی نہیں ہونے کی۔ (طبقات الکبری)

10- **خواجه ابو حمزه بغدادی** علیه الرحمة نے فرمایا۔ 'بیتین (3) چیزیں آفتوں سے بچاتی ہیں۔ گرسکی (بھوک) باقناعت 'درویشی باز ہو' صبر باذ کر دائمی۔ (عوارف المعارف)

11- ابوالقاسم جنيد عليه الرحمة في فرمايا - اَلصَّوُمُ نِصُفُ الطَّرِيُقَةِ - (ترجمه) روزه ركهنا نصف طريقت ہے -

اور فرمایا اَلُجُو عُ طَعَامُ الصِّدِیُقِینَ وَ مَسُلَكُ الْمُرِیْدِیْنَ وَ قَیْدُ الشَّیاطِینَ ۔ (ترجمہ) بھوک صدیقوں کا کھانا۔ اور مریدوں کا مسلک اور شیاطین کیلئے زنجیر (قید) ہے۔ (کشف الحجوب)

12- ابو یعقوب اسحاق بن محمد نهر جوری علیه الرحمة نے فرمایا۔"جس کی سیری (پیٹ بھرنا)
کھانے سے ہے۔وہ ہمیشہ بھوکار ہتا ہے' اور جس کی امیری مال سے ہے۔وہ ہمیشہ مختاج ہے اور جس کا باطن (دل)
خُلق (لوگوں) کے عطیّہ (Gifts) کی طرف (ماکل) ہے وہ ہمیشہ محروم (Deprived) ہے جو غیر اللہ (مخلوق) سے مدوجا ہتا
ہے۔وہ ہمیشہ رُسوا (Disgrace) ہوتا ہے'۔ (طبقات الکبریٰ)

13- **ابوالعباس قصاب** عليه الرحمة نے فر مایا۔ ' بھوک کا ثمرہ ( پیمال) مشاہدہ (Witnessing The Divinity) ہوتا ( کشف الحجوب )

میں صفائی رہتی ہے۔

15- سيد ابراهيم رسوتى عليه الرحمة نے فرمايا۔ قُوتُ الْـمُبُتَدِيِّ الْـجُوعُ وَمَطَرُهُ الدَّمُوعُ وَطَرَّهُ السَّرُ اللَّهُ وَطَرَّهُ السَّرُ اللَّهُ وَعَلَّهُ السَّرُ اللَّهُ اللَّهُ وَطَرَّهُ السَّرُ اللَّهُ اللَّهُ وَصَلَالُ اللَّهُ وَعَلَّهُ اللَّهُ وَطَرَّهُ اللَّهُ وَطَرَّهُ اللَّهُ وَطَرَّهُ اللَّهُ وَطَرَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْمُولُولُولُ مِلْمُولُولُولُولُولُولُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

اور فرمایا ۔مغزعبادت گرسکگی (خالی پیٹ رہنا) ہے۔اور یہ کہ بھوک نفس کو ذلیل (عاجز) اور رقیق کرتی ہے۔اورگرسنہ (بھوکا) کو آسانی علم (علم لدنی) حاصل ہوتا ہے۔

یہ بھی فرمایا: اے میری اولا د (روحانی ) اس راستہ کی صحت اور بنیا د بھوک ہے۔اس لئے اگر سعادت کے طالب ہوتو بھوک کولاز می سمجھواور نہ کھاؤ۔

#### تعارف ارباب تحقيق

00- سیده حضرت عائشه صدیقه رضی الله عنها: آپ رضی الله عنها حضرت ابو برصدیق رضی الله عنها حضرت ابو برصدیق رضی الله عنه کی صاحبزادی اور رسول کریم صلی الله علیه واله وسلم کی زوجه مطهره اوراً مهات المؤمنین میں سے ہیں۔ آپ رضی الله تعالی عنها کی فضیلت میں نبی کریم صلی الله علیه وسلم نے فرمایا که ''عائشه کوتو سب عورتوں میں ایسی ہی فضیلت ہے جیسے ''ثریز' (عربی گوشت کا شور با اور روئی نهایت بیندیده غذا) کوسب کھانوں پر''۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے وصال کے وقت آپ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی عمر مبارک 18 تھی۔ 67 سال کی عمر میں رمضان 58 میں مدینہ منورہ میں آپ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کا وصال ہوا اور جنت البقیع میں مدن ہیں۔ آپ رضی اللہ عنہا کے مناقب بکثرت ہیں۔

02- **دبیع بن خواش** رضی الله عنه: آپٹ صاحبِ ورع ورجا تھے۔اورشب و روزگریہ وزاری (روتے ہوئے) میں مصروف رہتے اور عہد کیا کہ میں نہ ہنسوں گا۔ پہلے بہت خوش حال تھے مگر جب زہدا ختیار کیا تو گل مال خیرات کردیا۔ صرف ایک بوریا (چٹائی) آپٹ کے حجرہ (کمرے) میں رہتا تھا۔اصحاب کو ہدایت فرماتے که آرام کے خوگر (عادی) نہیں رہنا چاہیئے۔ 104ء ھیں وصال ہوا۔

03- ابو يحیٰ مالک بن دينار عليه الرحمة: - آپُفر مايا کرتے اگر مجھے يه انديشه نه ہوتا که بدعت ہوگی تو ضرور حکم ديتا که ميرے پاؤل ميں بيڑياں ڈالدی جائيں تا که بيڑياں پڑی ہوئی اپنے مالک کے سپر دکيا جاؤں - جيسے بھگوڑا غلام اپنے آتا کے سپر دکيا جا تا ہے۔ \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ علام اپنے آتا کے سپر دکيا جا تا ہے۔ \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ علام اپنے آتا کے سپر دکيا جا تا ہے۔ \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

04-14 على فنضيل بن عياض عليه الرحمة : آ پُّ كفضل واقتدار كامشاً تخين وقت نے اقرار كيا ہے۔

ہزاروں طالبانِ الٰہی آپ کے فیضان ، باطنی سے مستفید ہوئے ہیں۔خراسان کے مضافات میں نشونما پایا۔ آپؓ کے دا داما جد کا نام مسعود بن بشیریمنیؓ ہے۔جومشہور بزرگوں میں تھے۔

- 05- منتج بن سعید موصلی علیه الرحمة: -آپ بشر بن حارث 'اورسری سقطی کے ہمعصر بزرگوں میں بیں۔ درع (پر ہیزگاری) اور معاملات میں آپ کی شان بہت بلند ہے۔ دنیا کوابیا ترک کیا کہ بعد وصال کے اسباب دنیا سے صرف وہی کہند (پرانا) کرتا اور تہبند اور ایک بوریا نکا جوآپ نینتے اور جس پر بیٹھتے تھے۔
- 60-**ابو محم سهل بن عبدالله تستری** علیه الرحمة: آپ صوفیائے متقدمین میں مخصوص صوفی اور طریقت کے امام اور مشاکخین کے سردار ہیں۔علوم اخلاق وریا وغیرہ کے ممتاز عالم اور مشاکخین کے سردار ہیں۔علوم اخلاق وریا وغیرہ کے ممتاز عالم اور مشاکخین کے سردار ہیں۔علوم اخلاق وریا وغیرہ کے ممتاز عالم اور مشاکخین کے سردار ہیں۔علوم اخلاق وریا وغیرہ کے ممتاز عالم اور مشاکخین کے سردار ہیں۔علوم اخلاق وریا وغیرہ کے ممتاز عالم اور مشاکخین کے سردار ہیں۔ علوم اخلاق میں دوالنون گود یکھا میں وصال ہوا۔
- 07- يحسى بىن معاذ جعفر داذى عليه الرحمة: آپ اپنے وقت كے جليل القدر علمائے طريقت ميں شاركة جاتے ہيں۔خصوصاً ''رجا''كے بيان ميں خدائے تعالى نے وہ قوت السانی مرحمت فر مائی تھی جواپی شان ميں بے شل تھی۔عرصہ تک بلخ ميں قيام پذير رہے اور بعد نيشا پورواپس آئے۔ عصوصاً علی سفر آخرت پیش آیا یعنی وصال فرمایا۔
- 08- خواجه ابو حمزه بغدادی علیه الرحمة: آپگانام محربن ابراہیم ہے قران سطّطی میں تھے۔بشرحائی گل محبت سے مستفید ہوئے اور ابوتر اب بخشی کے ہمراہ سفر کئے اور ابوبر کتائی وخیر لسائے کے ہمنشیں رہے۔ واجھ سے مستفید ہوئے اور ابوتر اب بخشی کے ہمراہ سفر کئے اور ابوبر کتائی وخیر لسائے کے ہمنشیں رہے۔ واجھ سے میں وصال ہوا۔ بعض قول کے مطابق آپٹورزندان عیسی بن ابّان میں سے تھے۔واللہ اعلم۔
- 90- **ابو یعقوب اسحاق بن محمد نهر جوری** علیه الرحمة: -آپ ابوعمر بن عثمان ورابویعقوب سوسی کی محبت میں دستار مورک کی در <u>330</u> همیں وصال ہوا۔
- 10-**ابوالعباس فتصاب** عليه الرحمة: آپُكانام احمد بن محمد بن عبد الكريم ہے وطن مالوف طبرستان تھا۔ ايسے جليل القدرصاحبِ كرامت اور فراست رہے كہ جمعصر مشائخين عظام كا اجماع ہے كہ آپُّ غوث الوقت اور صاحبِ انفاس صادقہ اور صاحبِ فيض بزرك تھے۔
- 11- **ابو محمد عبد الرحيم مغربی فتناوی** عليه الرحمة: آپ مصر كے جليل القدر عارفين ميں سے تھے۔ صاحب كرامت اور فاكقہ وانفاس صادقہ تھے۔ اُن لوگوں ميں سے تھے جن كوالله تعالى نے علم شريعت وطريقت كا جامع بنايا ہے۔ مصر ميں وصال ہوا۔ صفيہ ميں سپر دخاك كئے گئے۔ رفقاء آپ كے بكثرت ہيں۔

««ستكول قادريه

(QUADRI'S HANDBOOK)

بابدوم

(SECOND VOLUME)

صفتِ صرق و صفتِ محبت

Veracity, An Attribute & Love An Attribute

حصداول

PART I

## صدق

خدا شاہد ہے جب ہم آپ کومشہود یاتے ہیں نماز بے خودی راھتے ہوئے سحدے میں جاتے ہیں جدهر ہم دیکھتے ہیں وہ نظر آتے ہیں ہراک میں تخیل میں تصور میں تووہ خود ہی ساتے ہیں تجھی ہم دیکھتے ہیں اپنے کو یاتے ہیں بس اُنکو مجھی ہم دیکھتے ہیں اُنکو تو اُنکو ہی یاتے ہیں یہ نا ممکن ہے اب دل میں خیالِ غیر آ جائے مکان یار میں ہم یار کے جلوے ہی یاتے ہیں تخیل کو بنا کر باک سب سے اُن ہی میں گم ہیں جمال یار کا نقشہ اب اینے میں جماتے ہیں ہماری بے خودی سب سے بنادی بے نیاز ہمکو اب اُسکی شانِ تنزیبه حسنِ تشبیهه بی میں پاتے ہیں بہ برواز خیال بار کی اعلیٰ رسائی ہے جوسارے فرش والے عرش والے ہی کو یاتے ہیں بيہ ساري زندگي اپني تو امواج تلاطم ہيں خدا کا شکر ہے ہر موج میں یانی کو یاتے ہیں حضوری میں ہمیشہ یار کی مصروف ہوتے ہیں کہ ہم غفلت ہمارے دل سے اسطرح مٹاتے ہیں تصدق ہے وجودی پیر کے نعلین اقدس کا کہ خالد اینے کو ہم غرقِ ہتی آپ یاتے ہیں حضرت خالدوجوديَّ

# 5 صفتِ صدق

(Veracity, An Attribute)

سوال ا: صفتِ صدق سے مراد کیا ہے؟ حقیقت صدق اور علامت صدق کیا ہوتے ہیں؟ جواب: حضرات عارفین و تحقین کا اِس پراجماع (Concensus) ہے کہ صدق (Veracity)، انسان کے روحانی جواب: حضرات عارفین و تحقین کا اِس پراجماع (Spiritual Exaltation & Honour) ہے نام فضل و اعزاز (Spiritual Exaltation & Honour) لین قرآن کے ایک مقام ارفع (Authentic Statement) کا نام ہے۔ چنا نچہ نصر صرت (Specifically Categorical) لین قرآن اور اخبار سے خواب کے قرب الہی (Devine Proximity) میں بعد مرتبہ نبوت کے درجہ صدیقین ہے۔ حدیث سے ثابت ہے کہ قرب الہی (Devine Proximity) میں بعد مرتبہ نبوت کے درجہ صدیقین ہے کہ صدق کو اگر نظر غائر (ایک دوسری نظر ) سے دیکھا جائے تو صاف ظاہر ہوتا ہے کہ صدق جمیلہ (Principal) صفاتے جمید (Sub-Clause) میں اصل (Moral) ہے اور تمام اخلاق (Sub-Clause) ہیں۔

اورعلامتِ صدق یہ ہے کہ صادق یا صدیق ہمیشہ موافقتِ ظاہر و باطن (افعال) اور مطابقتِ بسر (پھیا) اور مطابقتِ بسر ف (چھیا) اور علانی (احوال) کرتا ہے۔اسلئے کہہ سکتے ہیں کہ اخلاق انسانیہ (Human Charecters) میں صرف صدق (Differentiation) ہی حق و باطل (احچھا و بُرا' سچ و جھوٹ) کی تفریق (Honesty & Sincerity) کیلئے ایساضیح معیار (Standard) ہے جس سے صاحبِ دل کا کمال (Perfection) اور اُس نفس کا نقصان بین (صاف) طور پرظاہر ہوتا ہے۔

تعلقات اہلِ دنیا سے ارباب صدق وصفا (Peaople of Veracity & Purity) اِس کئے پر ہیز کرتے ہیں کہ حضرت ابوسعید حسن بھری علیہ الرحمۃ کا یہ بھی ایک مشہور قول ہے کہ خلق (لوگوں) سے زیادہ اِر تباط (میل جول) وموانست (آپسی محبت ومروت) علامت ہے صدق صادق کی کمی کی۔ سوال 2: سالک راہ حق کیلئے صدق وصفاء کو اپنا زادِسفر بنانے کے لزوم اور فوائد پر روشنی ڈالو؟ جواب: حضرات صوفیہ فرماتے ہیں کہ فضل الہی سے جب قلب (دل) سالک صفات حمیدہ سے معمور

(Devotee) اورضیاء انوارِ اخلاص (Brilliance of Sincerity) سے پُرنور (روش) ہوجاتا ہے تو سالک (Blessed) سے پُرنور (روش) ہوجاتا ہے۔ سرا پا اخلاق حسنہ سے متصف (Decorated) اور خیالات ذمیمہ (بُرے خیالات) سے پاک ہوجاتا ہے۔ اور اور کذب (جھوٹ) و إفتر اسے محفوظ رہتا ہے۔ اور اُس کا ظاہرہ و باطن یکساں (Same) ہوجاتا ہے۔ اور طبیعت عدل وانصاف کی خوگر (عادی) ہوکراً س سے وفا (Loyality) بجائے عہد

(Promiss) اوروفاق (Union) بجائے نفاق (Differences) ظاہر ہوتا ہے۔ اورصاف خیانت (Clear Breach of براہ نت (Promiss) ہوجاتی ہے۔ Trust) ہوجاتی ہے۔

پیسالک (Devotee) راق حق کولازم ہے کہ صدق وصفا کو اپنا زادِ سفر (سفر کا سامان) بنائے تاکہ اس کے ظاہری افعال (Appeant Deeds) اُس کے باطنی احوال (Internal State) کے مطابق ہوں اور وہ اِختلاف وتفرقہ سے محترز (بچنے والا) رہے اور ظلِ حمایتِ صدیقین (حضرات صدیقین کے سابیاور سریتی) میں بیدشوارگز ارمنزل بہ آسانی طئے ہوجائے۔

## ارشاداتِ ارباب تحقيق

سوال 3: صفتِ صدق واخلاص کے متعلق ارشادات ارباب تحقیق بیان کرو؟

جواب:01- ابو سلیمان در انی علیه الرحمة نفر مایا: "هر چیز کاایک زیور موتا ہے۔ اور دل کا زیور صدق وخشوع (خلوص، عاجزی) ہے۔

اور فرمایا''صدق کواپنی سواری اور حق بات کواپنی تلوار بنااورالله جل جلاله کواپنے مطلب و مقصود کی غایت (انتہا ، Ultimate) جان ۔

اور فرمایا: ''اگر کوئی صادق چاہتا ہے کہ جو کچھائس کے دل میں ہے وہ زبان سے بیان کر بے تو اُسکی زبان گوئی (Dumb) بن جائے گی''۔ (احیاءالعلوم)

02- محمد بن سعید مزدری علیه الرحمة نفر مایا- "جو شخص الله تعالی سے معاملہ صدق کے ساتھ کرتا ہے، اس کو خلق (مخلوق) سے نفرت (بیگانگی) ہوتی ہے "۔ (احیاء العلوم)

03-**ابو بكر وداق** عليه الرحمة في مايا: "اين اورخداك درميان صدق كي هاظت كر" و اوريكي

فرمایاصدق تین نوع (طرح) پر منقسم ہے۔ مرمایاصد قبلت میں میں قبلا میں میں میں ا

صدق توحید\_صدق طاعت اور صدق معرفت \_

صدق توحید (Veracity in Monotheism): عام مومن کیلئے ہے۔ جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے۔ وَالَّذِینَ آمَنُو بِا لللهِ وَ رَسُولِهِ اُولَئِکَ هُمُ الصِّدِیقُونَ (سورة الحدید آیت و) (ترجمہ) جولوگ ایکان لائے اللہ پر اور اُسکے رسول اللہ صلی اللہ علیہ لم پر وہی دراصل صدیق (سیج) ہیں۔ صدق طاعت (Veracity in Submission) بیار بابِعلم واہلِ ورع (پر ہیزگار) کیلئے ہے۔

صدق معرفت (Veracity in Gnosis: بیابلِ ولایت کیلئے ہے جوز مین کے اوتا د (معمور من اللہ) ہیں۔ (احیاءالعلوم)

04- محمد بن على كتانى علي الرحمة في مايا: "بهم في الله تعالى كرين (اسلام) كوتين (ق) الكان يوبني (Depend) يايا- [1] صدق [2] عدل [3] حق

لیس عدل (Justice) دلول پر اور حق (Right) اعضاء (جسم ) پر اور صدق (Veracity) عقل پر ہوتا ہے'۔ (احیاءالعلوم )

50-**ابوالفیض ذوالنون مصری** علیه الرحمة نے فرمایا۔''صدق دنیا میں اللہ تعالیٰ کی تلوار (Sword) ہے۔جس پرگرتی ہے اس کوکاٹ دیتی ہے۔ (کشف الحجوب)

یہ بھی فرمایا۔" صدیق اپنی تعریف آپ نہیں کرتا جیسا کہ حضرت ابو بکر صدیق نے فرمایا لَسُتُ بِحَیْرِ کُمُ۔ یعنی میں تمہاراسا نیک نہیں ہول'۔ (تذکرة الاولیاء)

06-ابو ذكريا يحلى بن معاذ بن جعض عليه الرحمة فرمايا!''صديقيو لكوتنها كى سرغبت موتى ہے۔ اورصحبتِ خلق (لوگول) سے وحشت (گھرا ہك) موتى ہے۔ (تذكرة الاولياء)

07-**د ابعه عددیه** علیها الرحمة: ـایک د فعه کا واقعه ہے که حسن بھریؓ وُشفِق بلخیؓ اور ما لک دینارؓ بی بی رابعه بھریؓ کے مکان برموجود، صفاتِ صدق برتذ کر ہ فر مار ہے تھے۔

حسن بصرى مَنْ لَهُ عَلَى ضَرُبِ مَوْ لَاهُ - (ترجمه) وه

شخصاب دعویٰ میں صادق (سچا) نہیں ہے جوابتلاء (آ زمائشِ) خداوندی پرصبر نہ کرے۔ حضرت رابعیہؒ نے فرمایا اِس قول میں خودی کی اُوآتی ہے۔ لیعنی اپنے نفس کودخل ہے۔ شفیق بلٹی نے فرمایا۔'' وہ شخص اپنے دعویٰ میں صادق نہیں جوضر بِ (آ زمائشِ) خداوندی پرشکر نہ کرے''۔ حضرت رابعیہؒ نے فرمایا''اس سے بھی بہتر چاہیئ''۔

ما لك دينارَّ نے فرمایا۔ 'لَیْسَ بِصَادِقِ فِی دَعُواهُ مَنُ لَّمُ یَتَلَدُّ عَلَی ضَرُبِ مَوُلَاهُ'۔ وه اپنے وعویٰ میں صادق نہیں جو خدا کی دی ہوئی اذیَّت (تکلیف) میں لدِّت نہ حاصل کرے۔ حضرت رابعہ نے بیت کر فرمایا۔ 'اس سے بھی بہتر چاہیئے''۔

آ خرتینوں حضرات نے فرمایا اب آپ کیا کہتی ہیں۔ حضرت رابعہ نے فرمایا۔ 'لَیُسسَ بِصَادِقِ فِی دَعُواہُ مَنُ لَّمُ یَنُسَ الْمَ الضَّرُبِ فِی مُشَاهِدَهِ مَوْلَاہُ۔ (ترجمہ) وہ اپنے دعویٰ میں سچانہیں جو فی دَعُواہُ مَنُ لَّمُ یَنُسَ الْمَ الضَّرُبِ فِی مُشَاهِدَهِ مَوْلَاہُ۔ (ترجمہ) وہ اپنے دعویٰ میں ۔ اور اگر خدا کی دی ہوئی تکلیف (آزمائش) کو بھول نہ جائے ، مشاہدہ اِس صفت پر ہو، تو تعجب نہیں ہے۔ اس لئے کہ کوئی شاہد ہے نیاز (دیدار حق کرنے والے) کا مشاہدہ اِس صفت پر ہو، تو تعجب نہیں ہے۔ اس لئے کہ زنانِ مصر (مصری عورتوں) نے مشاہدہ یوسف علیہ السلام کے وقت اپنی انگلیاں کا ٹولیس اور زخم کی تکیف نامحسوس ہوئی۔ (تذکرة الاولیاء)

08- عبدالله خبیت علیه الرحمة نے فرمایا: ''صدق''مستغنی (Independent) ہے جمله احوال (باطنی صفات) سے ۔ (تذکرة الاولیاء)

## 09-ابوالقاسم جنيد عليه الرحمة نفرمايا:

- (1) صادق وہ ہے جوسوال نہ کرے۔
- (2) صادق وہ ہے۔جس کے اقوال ، افعال سے صدق پیوستہ (Linked) ہو۔
- (3) صدق اصل مقدّم (Actually Superior) ہے اور اخلاص (Sincerity) اس کا تابع ہے
- نا ہوا ہو (Perfect) کوئی شخص ایسانہ ہوگا، جس نے صدق طلب کیا اور نہ پایا۔ گو کامل (Perfect) نا ہوا ہو گرناقص (Imperfect) بھی نہ رہا ہوگا۔

10-**ابو محمد سهل بن عبدالله** علیهالرحمة نے فرمایا۔''صدیقیوں کے اخلاق میں سے ہے کہ وہ اللّٰہ کی قسم نہیں کھاتے ، نہ جھوٹی نہ سچی اور وہ غیبت (Back Bitting نہیں کرتے ، نہ سامنے نہ غیب میں ۔ وہ سیر ہو (پیٹ بھر) کرنہیں کھاتے اور نہ وہ وعدہ کے خلاف کرتے ہیں ۔ (طبقات الکبریٰ)

11-**ابو محفوظ معروف** عليه الرحمة نے فرمایا۔ ''نیکوکار (Righteous) بہت ہیں۔ گراُن میں صدق (Honesty & Sincerity) بہت کم ہیں۔ (طبقات الکبریٰ)

12- شیخ ابو محمد شبنکی علیه الرحمة نے فرمایا۔ 'مَشُهُوَةِ الصِّدِیُقِینَ الْمُجَاهِدَةِ وَ مَشُهُوَةِ الْصِّدِیُقِینَ الْمُجَاهِدَةِ وَ مَشُهُوَةِ الْکَاذِبِیُنَ النَّوُمَ وَالْکُسُلِ ۔ (ترجمه) صدیقوں کی خواہش مجاہدہ (Struggle) اور جمولُوں کی خواہش خواب (نیند) اور کا ہلی ہے۔ (طبقات الکبری)

13- شیخ شهاب الدین سهرور دی علیه الرحمة نفر مایا- "صدق علامت ہے محبت کی اور صدق اصل ہے اخلاق حسنہ کی ۔ (عوارف المعارف)

# لقين

یقین و فکر میں صُورت تیری خیر البشر میں صُورت تیری دل میں جگر میں صورت تیری سودائے سر میں صورت تیری دردِ دل میں سوز جگر میں آہِ شرر میں صورت تیری عشق میں تو عاشق میں تو معشوق بر میں صورت تیری کعبہ ترا گھر تو عرش منزل اسود حجر میں صُورت تیری یقین و جان میں دونوں جہاں میں بح و بر میں صورت تیری بلبل و گل میں بُستان و ثمر میں برگ و شجر میں صُورت تیری مستِ شرابِ عشق میں جو ہے اُنکی نظر میں صورت تیری جملہ جواہر کا جوہر تو ہے لعل و گہر میں صورت تیری جنت دوزخ مُور و مَلک میں خیر و شر میں صورت تیری زلف و رخ زیبا کے ہیں پر تو شام و سحر میں صورت تیری حال زبوں کیونکر ہو بیاں اب لب کی مہر میں صُورت تیری جلوہ گاہ کون و مکال کے ہر جلوہ گر میں صورت تیری جملہ مظاہر کے مظہر ہیں خیرُ البشر میں صورت تیری خالد خسه ادنیٰ سگِ در عاصی بشر میں صُورت تیری

> -حضرت خالدوجوديَّ

#### لفتن 5.1- سين

(Belief)

سوال 4: کیا یقین سے مراد ایمان ہے؟ یقین کے معروف مدارج کی صراحت کرو؟ جواب: حضرات عارفین و اربابِ تحقیق صوفیہ کرام نے بالاتفاق فرمایا کہ ایمان اصل یقین (Basic knowledge or Belief) ہے اور یقین کے معروف مدارج تین (3) ہیں۔

(Positive Knowledge) عن [2] (Convincing Knowledge) التقين [1]

(True Knowledge) [3]

صوفیائے کرام نے حقیقت اقسام کین کی بیصراحت (Clarity) فرمائی ہے کہام الیقین عالموں کا درجہ بے۔ اور عین الیقین عارفوں لیعنی صوفیوں (Theologians) کا درجہ ہے۔ اور عین الیقین عارفوں لیعنی صوفیوں (Obligacellents) کا درجہ ہے۔ اور حق الیقین عُشاق (Divine Lovers) کا مقام فنا (Extinction) ہے۔ کیونکہ وہ انقطاع قطعی (مکمل بے تعلقی ) کرتے ہیں۔ پس علم الیقین پہلا مرتبہ عام (Common) ہے جو مجاہدہ (مخالفت نفس ) سے حاصل ہوتا ہے۔ اور عین الیقین دوسرا مرتبہ خاص (Important) ہے جو اُنس (محبت ) سے حاصل ہوتا ہے۔ اور حق الیقین کا مقام مشاہدہ (Most Important) سے حاصل ہوتا جو تیسرا مرتبہ خاص الخاص (Most Important) ہے جو اُنس (محبت ) عطافر ما تا ہے اور الیا انسان کامل ہوتا ہے۔ جس کے بعد اللہ رب العزت اپنے فضل سے بقاء (Endurance) عطافر ما تا ہے اور الیا انسان کامل ہوتا ہے۔

سوال 5: سالک طریقت کس طرح مدارج یقین طے کرتا ہے کہ اُسکانفس امارہ سے مطمئنہ ہوجائے؟
جواب: توبہ تقوی اختیار کرنے کے بعد سالک راہ طریقت وادی مجاہدے نفس میں داخل ہوتا ہے۔
اس کاعلم اب علم الیقین سے مبدل ہوتا ہے۔ اور ترقی کرتا ہے تو مرشر کامل کی صحبت اور نگرانی میں تہذیب نفس وقلب (قرب) کے منازل فنائے افعال (Extinction of Deeds) ، فنائے صفت طئے کرتا ہے تو عین الیقین حاصل ہوتا ہے۔ اس کانفس امارہ سے لوامہ (Conscious Anima) بن جاتا ہے۔ جب اور آگے ترقی کرتا الیقین حاصل ہوتا ہے۔ جب اور آگے ترقی کرتا

ہے تو فنائے ذات (Extinction of Innaty) کی منازل طئے کرتا ہے۔اور مشاہدہ الٰہی میں حق الیقین حاصل ہوتا ہے۔ بید مقام فنا ہے کچھ عرصہ کے بعد اللہ تعالی کھوئی ہوئی تمام قوتیں اور خودی کا احساس واپس کرتا ہے۔ بید مقام بقاء ہے۔ اِس کویقین کا مرتبہ حق الحق (Truth of Truthful بھی کہتے ہیں۔

منزلِ بقاء میں انسانِ کامل کا نفس مطمئنہ (Satisfied Anima کہلاتا ہے۔

اییا شخص دوام حضور اور کمالِ حضور پر ہوتا ہے۔ تق اور باطل میں تمیز کرتا ہے اور ہر شئے کوائس کا حق ادا کرتا ہے۔ ہے۔ گویانقشِ قدم رسول الله صلی الله علیہ وسلم ہوتا اور ''محمدی مشرب'' کہلاتا ہے، خلیفہ رسول الله علیہ وسلم ہوتا اور ''محمدی مشرب'' کہلاتا ہے، خلیفہ رسول الله علیہ وسلم الله علیہ وادئی طلب حق میں یقین (ایمان) اس کا رفیق صادق ہو تا کہ تخیلات کے وساوس وخطرات کے مضرا اثرات سے محفوظ رہے۔ اسلئم حضرات عارفین نے اپنے مریدوں اور وابستگان کو''صدق'' کے ساتھ''یقین' کی بھی بکمالِ صراحت ہدایت فرمائی ہے۔

## ارشاداتِ ارباب تحقيق

سوال6: یقین کی علامتوں اور مدارج کے متعلق ارشادات ارباب تحقیق بیان کرو؟

جواب:01- ابوالفيض ذوالنون مصرى عليه الرحمة في مايالقين كي تين (3) علامتيل بير.

اوّل: - ہرامر(بات)میں نظربہ ق کرنا۔

دوم: - ہرامر(کام)میں رجوع بی کرنا۔

سوّم: برحال (وقت) میں حق ہی سے امداد جا ہنا۔

یہ بھی فر مایا تھوڑ ایقین بھی مُبِّ آخرت پر مائل کرتا ہے۔ لیعنی تھوڑ ایقین بھی آخرت کی محبت پیدا

کرتاہے۔

فرمایا: یقین کی ایک علامت بی بھی ہے کہ خلق (لوگوں) کی مدح (تعریف) اور عطا (نذرانہ) کو ترک کرے۔

02-احمد عاصم الالظاكى عليه الرحمة فرمايا:

اولی (Best) مرتبہ یقین کا بیہ ہے کہ تاریکی (اندھیرا) وشکوک (Doubts) و نحبث (Impurity) وشہادت سے دل کو پاک کردے اور توفیق شکر وخوف خدا پیدا ہوجائے۔ اس لئے کہ یقین عظمتِ خداوندی کی معرفت (پیجان) ہے۔

یہ بھی فرمایا'' یقین' وہ نور ہے جس سے آخرت کا مشاہدہ (Observation) ہوتا ہے۔ (تذکرۃ الاولیاء) 1-03 **ابوالقاسم جنید** علیہ الرحمۃ نے فرمایا: یقین اُس کو کہتے ہیں کہ پورااعتبار ہو کہ رزّاقِ مطلق ہمارارزق ہم کو ضرور پہنچائے گا۔ (نفحات الانس)

يه بھی فرمایا''یقین''اس کو کہتے ہیں کہ اُندوہ ( دغدغه ) رزق نه ہو۔ ( تذکرۃ الاولیاء )

04-**ابو یعقوب اسحاق بن محمد نهر جوری** علیه الرحمة نے فرمایا:

مَارَاتُهُ الْعُيُونِ يُنسِبُ إِلَى الْعِلْمِ وَمَارَائَهَ الْقُلُوبِ يَنْسِبَ إِلَى الْيَقِيُنِ - (ترجمه) جوآ تَكُول نے ديكھا ہے اُس كى نسبت يقين كى طرف جاتى ديكھا ہے اُس كى نسبت يقين كى طرف جاتى ہے - (طبقات الكبرىٰ)

05-**ا بو بکر شبلی** علیہ الرحمۃ نے فرمایا علم الیقین وہ ہے جوانبیاء کیھم السلام کی زبان سے ہم کو پہنچا ہے اور عین الیقین وہ ہے جوخدائے تعالی نے نورِ ہدایت سے ہم کود کھایا ہے۔ (احیاءالعلوم)

06- شیخ حماد بن مسلم دبّاس علیه الرحمة نفر مایا - طَهِّرُ قَلْبُکَ بِالْیَقِیُنِ لِتَجُرِیَ فِیُهِ الْاَقْدَارُ - (ترجمه) این دل کویقین کے ذریعہ سے پاک وصاف کرو تاکه اس میں احکام خداوندی جاری مول - (طبقات الکبریٰ)

07- شیخ محمد ابوالمواهب علیه الرحمة نے فرمایا: علم الیقین قطعی بُر ہان (دلیل) سے حاصل ہوتا ہے۔ اور عین الیقین ، شہود وعیان (Exotric Witnessing) سے اور حق الیقین ، تقیقِ صورت عیان موتا ہے۔ اور عین الیقین ، شہود وعیان (Exotric Witnessing) سے اور حق الیقین ، تقیق صورت عیان عین الیقین ہے کہ جو تھم متواتر (تھم واجب) سے حاصل ہو وہ (جانا) علم الیقین ہے اور اُس میں حلول کرنا (فنا ہوجانا) حق الیقین ہے۔ (طبقات الکبری) اور اُس عین الیقین ہے اور اُس میں حلول کرنا (فنا ہوجانا) حق الیقین ہے۔ (طبقات الکبری) محد الوهاب شعر انبی علیه الرحمة نے فرمایا: 'دیقین' یُـقُنِ الْمَاءِ فِی الْحَوْضِ (یقنا

حوض میں پانی ہے) سے ماخوذ (Adopted) ہے جواس وقت بولتے ہیں جب پانی تھہر جاتا ہے۔ اور اِس

(Supposition) و خطن (Doubt) و شک (Doubt) و شک (Mesitation) و خطن (Supposition) کے در رور ہوجانے کی وجہ سے سکون قرار واطمینان حاصل ہوجائے۔

پھر آپؓ ، اُس قول کی توجیہہ (Explanation) میں حضرت ابن عربیؓ کے حسبِ ذیل قول سے استدلال (Proof) فرماتے ہیں!

09- مذیخ محمی الدین ابن عربی علیه الرحمة فرماتے ہیں که اُس سکون وقرار واطمینان کی اضافت (نببت) جب عقل وفض کی طرف ہوتی ہے تو اُسکو علم الیقین 'کہتے ہیں۔ اور جب روح وجان کی طرف ہوتی ہے تو 'عین الیقین 'کہتے ہیں اور جب قلبِ حقیقی (باطن) کی طرف ہوتی ہے تو 'حق الیقین 'کہتے ہیں اور جب قلبِ حقیقی (باطن) کی طرف ہوتی ہے تو 'حق الیقین 'کہتے ہیں۔ اور جب بسر" وجودی (رموز وجودِ حق ) یا (Secrets of Primordial Being) کی طرف ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی الیقین کی حقیقت (حق الحق) کہتے ہیں۔ اور بیسب مرا تب اس شخص میں جمع ہوتے جومر دانِ خدا میں سے کامل (Perfect) ہوتا ہے۔

10-بحر العلوم مولانا محمد عبد القدير صديقى قادرى حسرت عليه الرحمة فرمات بين القين تين شم كابوتا ہے۔ [1] علم اليقين [2] علم اليقين [3] حق اليقين

اور ''یقین' کی ممثیل یون فرماتے ہیں! سب جانے ہیں کہ آگ جلانے والی چیز ہے۔ یہ بات یقین ہے اور یہ 'علم یقین' ہے۔ لَوُ تَعُلَمُونَ عِلْمَ الْیَقِینِ (سورۃ تکاثر آیت و) (ترجمہ:اگرتم یقین علم رکھتے ہو)۔ ایک شخص نے کسی کوجلتا ہوا دیکھا' کپڑوں کو آگ گئ 'چینے لگا' چلانے لگا۔ آئکھوں سے دیکھ لیا کہ آگ نے جلایا یہ '' عین الیقین' ہے۔ لَتَوَوُ نَّهَا عَیْنَ الْیَقِینِ (سورۃ تکاثر آیت و) (ترجمہ: ضرور دیکھو گے آگ نے جلایا یہ '' عین الیقین' ہے۔ لَتَوَوُ نَّهَا عَیْنَ الْیَقِینِ (سورۃ تکاثر آیت و) (ترجمہ: ضرور دیکھو گے لیقین کی آئکھوں سے دیکھو گے )۔ ایک شخص خود جل گیا' جلنے کو محسوس کرلیا' یہ ''حق الیقین' ہے۔ اگر قین کی آئکھوں نے دیکھو گے کے ایک شخص خود جل گیا' جلنے کو محسوس کرلیا' یہ ''حق الیقین (سورۃ واقعہ آیت و) (ترجمہ: یہ بے شک اعلی درجہ کی یقین کی بات ہے )۔ اگر جلنے کی حالت میں کپڑوں کے ساتھا اُس کے جسم کے اجز اعشتعل (جَل کرفنا) ہو گئے تو اُسے بعض لوگ ''حق الحق'' کہتے ہیں۔ (مکات عرفان)

آ بُّ نَصورة المائده كَي آيت 93 كَيْفيروتر جمه يول فرمايا: لَيُسسَ عَلَى الَّذِينَ امَنُو وَ عَمِلُوا الصَّلِحٰتِ ثُمَّ التَّقُوا وَ المَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّلِحٰتِ ثُمَّ التَّقُوا وَ المَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّلِحٰتِ ثُمَّ التَّقُوا وَ المَنُوا ثُمَّ التَّقُوا وَ حَمِلُوا الصَّلِحٰتِ ثُمَّ التَّقُوا وَ المَنُوا ثُمَّ التَّقُوا وَ حُمِلُوا الصَّلِحٰتِ ثُمَّ التَّقُوا وَ اللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ (حرة المائده 93)

ترجمہ: اُن اُوگوں پرجوا بمان لائے اور نیک کام کئے کوئی گناہ نہیں، جو کچھوہ (پہلے) کر چکے جب
کہ اُنھوں نے تقوی اختیار کیا (توبہ کی اور شرک و کفر محرمات سے بچے) اور ایمان رکھا (علم البقین رکھا) اور
اچھے کام کئے (فرائض ادا کئے) چھرانھوں نے تقوی میں ترقی کی (اور مکروہات ومشتبہات سے) پر ہیز کیا،
(اور ان کا ایمان عین البقین تک پہنچ گیا) چھرتقوی میں مزید ترقی کی (اور ماسوا اللہ کی طرف التفات سے
بچے) اور احسان و شہود کے مرتبہ کو پہنچ گئے (اور ان کا عین البقین حق البقین سے مبدول ہو گیا) اور اللہ تعالی احسان اور شہود والوں کو مجبوب رکھتا ہے۔ (تفسیر صدیق)

# 5.2- حيا

(Modesty)

سوال7: ''حیاء'' کے اصطلاحی مفہوم اور تعریف بیان کرو؟

جواب: اربابِ طریقت فرماتے ہیں کہ' حیا''انقباضِ فنس (Self-Contraction) لیمن شرمندگی کو کہتے ہیں۔ اور یہ مفق علیہ (Commonly Accepted) ہے کہ باشرم وحیا ہونا اہلِ ایمان کی خاص صفت ہے۔ اُلْہ حَیّاء مُون اللایہ میں ' حیا' ایک حال (State) ہے' احوالِ اللایہ میان (حیاء ایمان سے ہے)۔ اصطلاح حضراتِ صوفیائے کرام میں ' حیا' ایک حال (State) ہے' احوالِ مقربین سے۔ اسلئے سالکِ راوِطریقت کوجس قدر قربت بارگاور بالعرّت میں زیادہ ہوتی ہے اُسی قدرا سکی مقربین سے۔ اللہ علیہ الرحمۃ کا قول ہے۔ اَدُنی مَقَامٍ مِنُ مَقَامَاتِ الْقُرُبِ الْحَیّاءُ۔ (مقامات قرب اللی میں ادفی مقام ' حیا' ہے)۔ لہذا ' حیا' کی کمی قرب ت کے نہ ہونے کی دلیل ہے۔

تعریف (Defination) "حیا" کی بیہ ہے کہ سالک ،عظمتِ جبروتی (Defination) "حیا" اور ہیبتِ خداوندی سے خاکف (Fearful) ہواور اینے ضعف ( کمزور ) بندگی پراُسے شرم آئے اور اُس حجاب (حیاء) سے وہ ہمیشہ مُرنگول رہے۔

سوال 8 بخفیقین ارباب طریقت کی نگاہ ہیں' حیا'' کے مدارج اوراُسکا خلاصہ بیان کرو؟ جواب محققین (Stages) اربابِ طریقت کا ماننا ہے کہ' حیا'' کے دومدارج (Stages) ہیں۔

اق ل: حیاء عام (Common Modesty) جوصفتِ اہلِ مراقبہ (People of Meditation) کی ہے کہ اپنے خطرات سے اُن کو وحشت ( اُلجھن اور پریشانی ) ہوتی ہے۔ بلکہ بقول حضرت ابوالفیض ذوالنون مصری علیہ الرحمة کے 'حیاء'' کے اس پہلے درجہ کی دوشمیں ہیں۔

[1] حیاء معصیت (گناه پرحیاء کرنا) [2] - حیاء تقصیر در عبادات (عبادات میں خطا پر حیا کرنا)۔

حیاء کا دوسرا درجہ حیاء خاص (High Modesty) جو مخصوص اربابِ مشاہدہ (People of Observation) جو مخصوص اربابِ مشاہدہ (Fear & مشاہدہ کی صفت ہے کہ اُن کی روح شہو دِعظمتِ انوارِق (تجلیات اللهی کے مشاہدہ ) سے مقامِ خوف و خشیہ & Awesomeness میں رہتی ہے۔ بِغَجُوَاءِ (بقول) الْحَیَاءِ اَطُرَاقِ الرُّوْحِ اِجُلالاً لِتَعْظِیمِ الْجَلالِ۔

### ارشادات ارباب تحقيق

سوال و: ''حیا'' کے مرتبہ اور مقام کے متعلق ارشادات ارباب تحقیق بیان کرو؟

جواب: 10-امیر المؤمنین ابو بکر صدیق رض الله عنه نے فرمایا: اے مسلمانو الله تعالیٰ سے ' حیا'' کرو قسم ہے اس کی جس کے قبضہ قدرت میں میری جان ہے جب میں قضائے حاجت (Call of Nature) کیلئے میدان میں جا تا ہوں تواییخ پروردگار سے حیا کے مارے آڑ (پردہ) کر لیتا ہوں ۔ (طبقات الکبری)

02-حارث بن أسيد محاسبي عليه الرحمة نفر مايا كمحرز (Refrained رے خصائل بد

(Sinful Act) سے جن سے خدائے تعالی راضی نہ ہو۔ (تذکرۃ الاولیاء)

03- سهل بن عبدالله تستری علیه الرحمة نفر مایا: 'حیا'' کامرتبه' خوف' سے بلندر ہے۔اس واسطے کے خوف علماء (Leamed) کامقام ہے اور 'حیاء' خاصانِ ق (مقربانِ اللی) کامقام ہے۔ (تذکرة الاولیاء)

04-ابو بكر محمد بن على الكتانى عليه الرحمة نفر مايا كه عبادت كے بهتر (72) باب (Topics) عليه الرحمة فر مايا كه عبادت كے بهتر (72) باب ديگرفتم كى عليه الرحمة عنى بين اور صرف ايك باب ديگرفتم كى بين جن مين بين اور صرف ايك باب ديگرفتم كى بهلائيون (Virtues) مين بين (طبقات الكبرى)

50- خواجه ابو بكر شبلی علیه الرحمة نے اللہ تعالی كارشاد قُلُ لَكُمُ وَمِنِیْنَ یُغُضُّو مِنَ الله تعالی كارشاد قُلُ لَكُمُ وَمِنِیْنَ یُغُضُّو مِنَ الله تعالی نَجَی رَحِی (یعنی حیا کریں) ابُ صَادِهِمُ ۔ (سورة نورآیت 30) ترجمہ: (آپالله کیا گئی کہ دیجے کہ ومنین اپن نظریں نیجی رحین (یعنی حیا کریں) کے متعلق فرمایا کہ "سرکی آئی کھیں (ظاہری بصارت) اُن چیزوں سے نیجی کرلوجن کو اللہ تعالی نے حرام (Forbiddin) فرمایا ہے۔ اوردل کی آئی کھیں (باطنی بصیرت) غیرِ خدا کے دیکھنے سے نیجی کرو۔ (طبقات الکہ ی) 60- ابو بکر حسین بن علی یز دان یاد علیہ الرحمة سے بعض اصحاب نے دریافت کیا کہ "حیا" کی تعریف کیا ہے۔ آپؓ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ ارشاد پڑھ کر سنادیا۔ اُلُحیَاءُ خَیْرُ کُلّهُ کُی تَعْرِفُ کُلّهُ مَنْ کَیْ ہُوں کے یہ بین ۔ (ترجمہ) "حیاء" دین ود نیا میں سرایا بھلائی ہی ہے۔ اور فرمایا حیاء کے فیر ور نیا میں سرایا بھلائی ہی ہے۔ اور فرمایا حیاء کے اقسام (Kinds) بکثرت بیں مجملہ اُن کے یہ بین۔

[1] گناہ کرنے سے ''حیا''! جبیبا کہ حضرت آ دم علیہ السلام بعد خطا (Failure) کرنے کے

بھاگے (حیاء کرنے گئے) تواس وقت اللہ جل جلالہ نے ان کو وحی (Revelation) بھیجی کہ 'اے آ دم کیا تو مجھ سے بھا گتا ہے'' عرض کیا کلا بکل حیاءِ مِنک یا رَبّ ر نہیں، بلکہ اے پروردگار تجھ سے شرما تا ہوں)۔

[2] ایک ''حیاء'' کمی طاعت (Lack of Obedience) کے خیال سے ہوتی ہے۔جیسا کہ فرشتوں میں کہ قول تقل کیا ہے۔ سُبہ کھانگ مَا عَبَدُناک حَقَّ عِبَادَتِک (ترجمہ) اے اللہ تو پاک ہے، جیسی کہ تیری عبادت (برستش) کرنی جا ہے تھی و لیں ہم نے نہیں کی۔

[3]۔ایک' حیاء' استحقار (عاجزی) ہے۔جیسا کہ موسیٰ علیہ السلام نے اپنی ایک مناجات (دعا) میں عرض کیا کہ مجھے دنیا کی بعض ضرورتیں پیش آتی ہیں مگراہے پروردگار تجھے سے اس کا سوال کرتے ہوئے شرم (حیاء) آتی ہے۔

اور (Salt) کیلئے نمک (Salt) اور اسکے جواب میں اللہ رب العزت سے ارشادِ عالی ہوا کہ 'تم مجھ سے اپنی روٹی کیلئے نمک (Salt) اور اپنے گدھے (سواری ) کیلئے جارہ (Fooder) تک ما نگ لیا کرو۔

[4] ''حیا'' کی ایک قشم کانام ایمان (Faith) ہے۔جیسا کہتے روایت میں آیا ہے کہ

حضور سرورِ عالم صلی الله علیه وسلم نے ارشا وفر مایا که'' حیاء'' ایمان میں سے ہے۔اور حیاء جمّت میں لیجائیگی۔

(Gray Hairs) ایک رحمت کی ''حیاء'' ہے۔ چنانچہ حدیث شریف میں آیا ہے کہ اللہ تعالی کوسفید بال (Gray Hairs) والوں (معمر عمر یا بوڑ ھے لوگوں) کو آگ سے سزادیتے ہوئے شرم (اقتضائے رحمت آڑ) آتی ہے۔ (طبقات الکبری)

## . 5.3-خلق

#### (Moral.Ethics)

سوال 10: "خُلق" لعني اخلاقِ حسنه كي الهميت اور فوائد برمخضر مُرجامع گفتگو كرو؟

جواب: ''خُلق'' (اخلاقِ حَسنہ) الیم مستحسن اور محمود (بہترین ویسندیدی) صفت (Attribute) ہے جس کو شاہر او منزل مقصود (Broadway for Destination) کہا جائے تو بے جانہ ہوگا۔

چنانچە صوفیائے کرام نے ''خُلق'' کوسا لکِ راوِطریقت کے واسطے باعثِ حصولِ مرتبت و کمال اور سبب تقربِّ ربّ ذوالجلال فرمایا ہے۔

بہت سے محققین اربابِطریقت نے اخلاق حمیدہ (خُلق ) کے صفات بکثرت بیان فرمائے ہیں۔ اور عارفین باتمکین نے اپنے اصحاب (Followers) کو تُخلِقُو ا بِاَخُلاقَ اللهِ (اپنے میں اخلاق الله پیدا کرو) کی بکمال شفقت (نہایت نرمی سے) ہدایت فرمائی ہے۔ کیونکہ خُلقِ عمیم صوفیائے باصفا کامخصوص زیور (Ornament) ہے۔اس لئے اربابِ طریقِ تصوف عموماً خلیق (Courtceous) ہوتے ہیں۔اور اینے طالبانِ (Devotees) کوخُلق کی تعلیم دیتے ہیں۔جس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ اُن بزرگواروں کوانکی قوم کے معزز اور ممتاز (Respectable & Prominent) افراد بھی اپناہادی اور سر دار مجھتے ہیں۔ انس بن ما لک نے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت فرمایا کہ مسلمانوں میں ازروئے ایمان (ایمان کے لحاظ سے ) کون شخص برتر (اعلیٰ ) ہے آ ہے آگیا ہے نے ارشاد فر مایا''مخلوق میں بہتر وہ ہے جس کے اخلاق الجھے ہوں۔'' کیوں کہ انسان کیلئے حسن خُلق بہترین خصلت ہے۔اللہ تعالی قرآن مجید میں فرماتا ہے۔"اے مطابقہ تم اپنے اسودہ اخلاق (Idial Ethics) کے باعث بزرگ ہو" جیسی تعریف آ پیافیہ کے اخلاق (خُه لُق عَظِينُمٌ ) کی بیان کی گئی کسی اور کے اخلاق کی ایسی تعریف بیان نہیں کی گئی۔ آپ آپ آپ ا خُلقِ خدا (لوگوں) کو دونوں جہاں کی نعمتوں سے نواز ااور خود ذات الہی پراکتفا (Content) کیا۔ ہمارے لئے آپ کے اسوۃ حسنہ میں بہترین نمونہ حضراتِ عارفین کا فرمودہ (قول) ہے کہ' خوش خُلق آ دمی اینے کو

آپیج ( کمتر ) جانتا ہے۔ اور دوسروں کو بزرگ سمجھتا ہے۔ نیک ٹُو (Virtuous) شخص کی علامت یہ ہے کہ دوسروں کو آزار ( تکلیف ) نہیں دیتا، خود محنت اٹھا تا ہے۔

## ارشادات ارباب تحقيق

سوال 11: ''خُلق'' (عمده اخلاق) كے مطابق ارشادات ارباب تحقیق بیان كرو؟

جواب: 01- ابع فاسم جنید علیه الرحمة نے فرمایا حُلق (Moral/Ethnic) شامل (Include) ہے سخاوت (Charity) الفت (Affection) الفت (Affection) شفقت (Kindness) شفقت (Charity)

02-ا بوالعباس احمد بن بهل عليه الرحمة في فرمايا- "كسى كامر تبه نه نمازو روزه سے بلند بهواورنه خيرات و مجاہدات كى زيادتى سے بلكه "عده اخلاق" سے داور فرمايا" رسول الله عليه وسلم كاار شاد به كيرات و مجاہدات كى زيادتى سے بلكه "عده اخلاق" سے داور فرمايا" رسول الله عليه وسلم كاار شاد به كار شاخص كو كه اَفْرَ بُكُمُ مِنُ مَّ جُلِسًا يَوُمَ الْقِيَامَةِ اَحْسَنَكُمُ خُلُقًا د (ترجمه) قيامت كروزتم ميں ايسے خص كو محصة قريب ترجگه ملے كى جوزيادہ خوش خُلق (Good Natured) بوگا۔ (طبقات الكبرى)

Os-حسین بن منصور حلاج علیه الرحمة نفر مایا- ' خُلق اس کو کہتے ہیں کہ جفائے خَلق اصوب منصور حلاج علیه الرحمة نفر مایا - ' خُلق اس کو کہتے ہیں کہ جفائے خُلق الرحمة الرحمة الرحمة نفر الرحمة الرحمة علیہ الرحمة الرحم

40-**ا بوالحسن خرفانی** علیه الرحمة نے فر مایا۔ 'اس کے دل میں خدا کی محبت نہیں ہوتی جوخَلق الله (لوگوں) پر شفقت (Kindness) نہیں کرتا'۔ (نفحات الانس)

05-مولانا جلال الدين رومى عليهرجمة فيمثنوى شريف مين فرمايا:

من ندیدم در جہاں جبتو چیج اہلیت بہ از خُلق کو ہر کہ را خلق کو ہیں۔ ہر کے کو شیشہ دل باشد شکت ہر کے را خلق کو باشد شکت ترجمہ: میں دنیا کی نمائش میں دیکھا لیکن اخلاق سے بہتر کچھ نہ پایا ہر ایک کو نیک اخلاق ہونا چاہئے ہرکسی کے آئینہدل میں شک ہوتا ہے

06- سيد على ابن محمد عليه الرحمة نے فرمایا۔ ' مُنتق وہ مرتبہ علیا (اعلیٰ) ہے کہ واہب العطا (الله تعالیٰ) نے اپنے حبیب (محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم ) کو مرحمت (عطا) فرمایا ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ

ہے۔ إِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقِ عَظِيْم (سورة قَلَم آيت 4) ـ ترجمہ: اے حبیب! تمهارے اخلاق بڑے اعلیٰ میں۔ (طبقات الکبریٰ)

## تعارف ارباب تحقيق

01- سید علی ابن محمد علیرحمة: - آبٌ بهت خوبصورت اور جامعه زیب اورخوش بیان تھے۔ اور مصرکے مشائخین کے سردار تھے۔ ادب میں آپ کا کلام بلندیایا اور کار آمد ہدایت سے مملو (بھرا) ہے۔

# 5.4 تواضع

(Politeness)

سوال 12: تواضع کے لغوی معنی کیا ہیں اس صفت سے صوفیا کرام نے کیا مرادلی؟

جواب: صوفیائے کرام اور اولیاء عظام کے اخلاقِ مستحسنہ (Praise-Worthy Moral) میں '' تواضع'' ایک مخصوص صفت کا نام ہے جس سے سالکین (Devotees) کے صفاء باطن (Clean-Heart) کا بھی پورے کیا ظ سے اظہار ہوتا ہے۔ اظہار ہوتا ہے اور دنیا میں بھی عزت وافتخار ہوتا ہے۔

جس طرح "نواضع" فعل محمود (پیندیده) ہے اور صالحین باعظمت اور مقربین الہی کی خاص سنت ہے اسی طرح اُس کی ضدر (Opposite) بعنی غرور و تکتر (Pride) صفتِ مذموم (Mean-Attribute) اور دنیا میں سبب مقارت ومذّ لت (Hate/Disrespect) اور آخرت میں نقصان وندامت کا باعث (Reason) ہے۔ ہروہ شخص جو مغرور و تکتر (Proudish) ہے وہ خسِرِ الدُنْیَا وَ الآخِرَة (سورة الحَّ آیت ۱۱) (ترجمہ: دنیا اور آخرت میں خسارہ مغرور و الله خِرَة (سورة الحَّ آیت ۱۱) (ترجمہ: دنیا اور آخرت میں خسارہ پانے والے ) کے مصداق (Evidence) ہیں۔

''تواضع'' کے لغوی معنی (Literal Meaning) فروتنی (Humility) کرنا یعنی عاجزی اختیار کرنا ہے باوجود قدرت (Power) واختیار (Authority) رکھنے کے ورنہ بالکل بیکار ہے۔ بقول ہوتا کے درنہ بالکل بیکار ہے۔ بقول ہوتا کے درنہ بالکل بیکار ہے۔ بقول ہوتا کے درنہ فرازان نکوست سید اگر تواضع کند خوئی اوست ترجمہ: عاجزی سربلند حضرات کی ہو تو بہتر ہے

## گداگر( فقیر)عاجزی کرے بیتواسکی عادت ہے۔

متواضع شخص کا باطن (دل) انوارِ اللی سے معمور (بھرا) ہوتا ہے۔ مَنُ تَوَاضَعَ لِلّٰهِ رَفَعَهُ اللّٰهِ۔ (Egotism) رجواللہ تعالی کیلئے تواضع اختیار کرتا ہے تو اللہ اس کو بلند مرتبہ عطا کرتا ہے )۔ اس طرح تکبّر (Egotism) انسان کو دنیاو آخرت کے برکات سے محروم (Debarred) کر دیتا ہے۔ مَنُ تَکَبّرُ وَضُعَهُ اللهِ ۔ (تکبّر صفتِ شیطان (ابلیس) ہے جواللہ کا اور بندول کا لعنتی (Reproachful) بنادیتی ہے اور نیک اعمال کو برباد کر دیتی ہے۔)

یمی وجہ ہے کہ حضرات صوفیائے کرام نے اپنے تبعین (Followers) کوفروتنی (عاجزی سے پیش آنے ) لیمی تواضع اختیار کرنے کی ہدایت اور کبر ونخوت (Conceit) کی ممانعت (Prohibit) فرمائی ہے اور تواضع کے صفات و برکات سے بکمالِ صراحت آگاہ فرمایا ہے۔

## ارشادات ارباب تحقيق

سوال 13: "تواضع" أيكمستحسة صفت كم تعلق ارشادات ارباب تحقيق بيان كرو؟

جواب:01- حضرت بی بی عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے ایک شخص نے سوال کیا کہ میں ایٹ آپ کونیک کیسے مجھوں فر مایا: جب مخصے اپنے برے ہونے کا خیال ہوجائے ۔ اُس نے کہا اپنے آپ کو برا کب مجھوں ، فر مایا: جب مخصے اپنے اچھے ہونے کا خیال ہوجائے (بہی تواصل تواضع ہے )۔

02- خواجه اویس فترنی رضی الله عند فرمایا طَلَبَهُ الرَّفَعَهُ فِی تَوَاضُعُ ـ (ترجمه) بلندی فروتی (Politeness) میں ہے۔ (تذکرة الاولیاء)

03- با يسزيد بسطامى عليه الرحمة نے فرماياحق تعالى جس كودوست ركھتا ہے اس كويہ خصائل (Qualities) مرحمت (عطا) فرما تا ہے۔

''سخاوت''مثل دریا کے۔''شفقت''مثل آفتاب کے اور''تواضع''مثل زمین کے۔ لیعنی دریا جو اچھی اور بُری (زرخیز و بنجر) تمام زمین کوسیراب کرتی ہے۔ آفتاب (سورج) جوشہر، گاؤں چھوٹے بڑے علاقے تمام پراینی روشنی پہنچا تاہے زمین جیسے اپنے او پر اور پیٹ میں اچھے بُرے، نیک وبدتمام لوگوں کو سمائے ہوئے ہے۔ 04- محمد سماک علیہ الرحمۃ سے مریدین نے دریافت کیا کہ تواضع کی حقیقی تعریف کیا ہے۔ فرمایا کہ اپنے کو کسی سے افضل (بہتر) نہ جانے۔ (تذکرۃ الاولیاء)

05-**ابو بکسر یحسی بن معاذ دازی** علیه الرحمة نے فرمایا - بلندر پر ہیز گاری'' تواضع'' ہے اور پر ہیز گاری'' تواضع'' ہے اور پر ہیز گاری پھر تواضع کی عنایت ہے۔ (احیاء العلوم)

66- منصور بن عماد واعظ عليه الرحمة نه البين سفر مايا- "بهترين لباس بنده كا "تواضع" ہے اور بہترين لباس عارفين كا تقوى ہے ۔ (تذكرة الاولياء)

07- يوسف بن الحسين الرازى عليه الرحمة نفر مايا ـ اَلُخيُرُ كُلُّهُ فِي بَيْتٍ وَ مِفْتَاحُهُ الْكِبُرِ (ترجمه) جمله يكيول كالَّم سينه ميں ہے اور كنجى (Key) التَّوَاضُعُ وَالشَّرُّ كُلُّهُ فِي بَيْتٍ وَ مِفْتَاحُهُ الْكِبُرِ (ترجمه) جمله يكيول كالَّم سينه ميں ہے اور كنجى (النس) التى تواضع (Proud) ہے ـ (افحات الانس) مى تواضع (Proud) ہے ـ (افحات الانس) مى تواضع كيا ہے ـ لينى (Followers) نے دريا فت كيا كه غايتِ تواضع كيا ہے ـ لينى تواضع كيا ہے ـ الم آكر جس كود يكھ مجھو جمھے ہے بہتر ہے ـ فرمايا: مكان سے باہر آكر جس كود يكھ مجھو جمھے ہے بہتر ہے ـ

اور فرمایا!'' تواضع'' کی تعریف یہ ہے کہ جو بات حق ہواُس کو قبول کرلو۔ اور جو جھوٹا ہے اس کی عزلت کرویعنی دوری اختیار کرو۔ اور جو مرتبہ میں بڑا ہواس کو بزرگ مجھواور جو خدا کی جانب سے پہنچ اُس پر شکر کرواور غصّہ کور د (Avoid) کرو۔ اور جہال کہیں ہو خدا کے ساتھ رجوع کرویعنی اسی کے خیال میں رہو اور اسی سے طلب کرو۔

اوریہ بھی فرمایا: اپنی فروتی (عاجزی) کواپنی عزت مجھو۔ (تذکرۃ الاولیاء)
اورفرمایا ''تواضع'' کی علامت ہے ہے کہ متواضع غیبت (Back-Biting) نہیں کرتا۔ (احیاءالعلوم)
90-1 بو یہ نیسی علیہ الرحمۃ سے دریافت کیا گیا کہ انسان متواضع (Polite) کب ہوتا
ہے۔ فرمایا: جب اُس کی نگاہ میں خودا پنا کوئی مقام اورکوئی حال نہ ہواور یہ سمجھے کہ خلق (لوگوں) میں کوئی بھی اُس سے بُرانہیں ہے۔ (طبقات الکبری)

10- خواجه ابراهیم شیبانی علیه الرحمة نفر مایا: شرف (برائی) '' تواضع' میں ،عرِّت دروائی کا تواضع' میں ،عرِّت درویاء العلوم کا درویاء العلوم کا میں ہے۔ (احیاء کے۔ (احیاء ک

11- سنیخ سهاب الدین سهروردی علیه الرحمة نے فرمایا: ''تواضع'' وہ نعمت ہے جس پرکوئی حسرنہیں کرسکتا۔ اور فرمایا جس شخص کی نظر میں اپنی کچھ بھی وقعت (مقام) ہوئی اُس کو تواضع سے ذرا بھی بہرہ (حسّه ) نہیں ہے۔ (نفحات الانس)

### تعارف ارباب تحقيق

01- محمد بن سماک علیه الرحمة : آپ جلیل القدرصوفی اورمشائخین وقت کامام اورصدرنشین رہے۔ علوم ظاہری تبحر تھا۔ کوفہ (عراق) میں قیام کیا اور میں انتقال فرمایا۔

02-منصور بن عماد واعظ عليه الرحمة: - آپُمقام مردك باشندے اور بزرگ صوفی تھے۔ بھر ہیں قیام پذیر رہے <u>- 300 میں وصال ہوا۔</u>

03-**احمد بن عاصم الظاكى** عليه الرحمة: - آپُّ سرى سقطى ً كے ہمعصر ہیں۔ فراست كے باعث آپ كالقب حاسوسُ القلوب تھا۔ \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ قرييں وصال ہوا۔

04- يوسف بن الحسين الراذى عليه الرحمة: - آپكالقب ابويعقوب تفاطريقِ سلامتى اختياركيا تفاريكي صيرسفرآ خرت كيا-

50-**ابو یزید طیفور بن عیسلی** علیه الرحمة: \_آپ کتاب وسنّت کے پابند، وضع وتقویٰ میں یگانه، علوم ظاہری میں تبحر وحقالق، سعادت میں خبر دار، خُلق وتو اضع میں مشہور رہے \_عبداللّہ مغربی کی صحبت سے مستفیض ہوئے \_137ھ میں وصال ہوا

66- خواجه ابراهیم شیبانی علیه الرحمة: آپ ابوعبدالله اورابرا بیم خواص کے جلیس (بمنشیں) رہے۔ 337 هیں سفر آخرت فرمایا۔

## اخلاص

جلوه گر گھر میں اگر خسر وِ خوباں ہوجائے تو ضایاش مرا کلبهٔ احزال ہوجائے نہ رہے درد کو باقی ہوسِ افزونی درد بڑھ جائے اگر حد سے تو درماں ہوجائے نورِ حسنِ رخِ محبوب ہی اک پردہ ہے کون دیکھے گا جو خورشید درخشاں ہوجائے مجھ کو تُو دامنِ رحمت میں چھپالے ایبا اوڑھنا اور بچھونا ترا دامال ہوجائے حوصلے دل کے برھیں تیرے عطایا جو برھیں تری تبخشش سببِ وسعتِ دامان ہوجائے هو عدم غرقِ عدم رازِ حقيقت جو كھلے نیستی ہستی بے اور نہیں ہاں ہوجائے آئے توحیر تو باقی نہ رہے شر ہرگز سامنے کفر بھی آجائے تو ایماں ہوجائے تجھ کو اے غارتِ ایماں و خرد دیکھے کون سامنے تیرے جو آجائے وہ حیرال ہوجائے لوح ہستی سے مِٹے نام و نشانِ حسرت ه تش عشق و محبت جو فروزان ہوجائے حضرت حسرت صديقي

# 5.5- خلوص

(Sincerity)

سوال 1:10 صطلاح صوفیه میں فلوص سے مراد کیا ہے اور بیا حسن صفت کے حصول کے اثر ات بیان کرو؟ جواب: اصطلاح صوفیه میں '' خلوص'' باطنی عمل اور روحانی صفت اور اصل معاملت کو کہتے ہیں۔ جودر حقیقت صحبتِ صادقہ کا نتیجہ اور صدافت کا ملہ کا ثمرہ (پکل) ہے۔ اور جس کے اثر سے انسان کے اقوال و افعال درست اور اعمال و احوال (ظاہر و باطن) صحیح اور ریاضت و عبادات بلکہ جملہ حرکات و سکنات و افعال درست اور اعمال و احوال (ظاہر و باطن) صحیح اور ریاضت و عبادات بلکہ جملہ حرکات و سکنات و افعال درست اور اعمال و احوال (ظاہر و باطن) کی کثافت و کدورت (بُرائی) سے پاک و محفوظ رہنے ہیں۔ اور فی الحقیقت یہ نعمت عظمی بارگاہ رب العزت سے مقبول و مخصوص بندوں کے قلوبِ مطہر باصفا رہا کہ اور ریاک اور صاف دلوں میں ) ودیعت (Bestowed) ہوتی ہے۔ جس کی وجہ سے اعمالِ صالح کل مقبولیت کو جہنچے بیں۔

حقیقی صفتِ اخلاص میہ ہے کہ جملہ اعمال مفادِ دنیوی سے بےلوث (بِغرض) اور منفعتِ دینی سے بےغرض ہوں۔ بمصداق فَلْیَعُمَلُ عَمَلا صَالِحاً وَّ لَا یُشُوکُ بِعِبَادَة وَ رَبِّه اَحَدَا ط سے بغرض ہوں۔ بمصداق فَلْیَعُمَلُ عَمَلا صَالِحاً وَّ لَا یُشُوکُ بِعِبَادَة وَ رَبِّه اَحَدَا ط (سورة الله آیت ۱۱۵) پس چاہئے کہ نیک کام کرے اور اپنے رب کی بندگی میں کسی کوشریک نہ کرے۔

یعنی اعتقاد (Belief) میں تو حید (Monotheism) اور اعمال میں اخلاص ہونا۔ اِس سے مراد یہ ہے کہ دِل میں اخلاص ہونا صرف اللہ تعالی کیلئے۔ اگر اخلاص ، دینی یا دنیوی غرض یا مفاد (فائدہ) کیلئے ہوتو اِس میں نفس کا دخل ہوگا۔ جودرست نہیں بلکہ غیر اخلاص ہے۔

### ارشادات ارباب تحقيق

سوال 15 : خلوص جو باطنی صفت ہے اُس کے متعلق ارشادات ارباب تحقیق بیان کرو؟

جواب: 01- مسالک بین دیست علیه الرحمة نے فرمایا ''مخلص (Sincere) ریا کار (Hyprocrate) ریا کار (Sincere) نہیں ہوتا۔ (نفحات الائس)۔

يَ بِهِي فرمايا: اَحَبُّ الْاَعْمَالِ الْإِحَلاصُ فِي الْاَعْمَالِ (ترجمه) اعمال ميں پينديده مُل'' اخلاص''ہے۔(کشف الحجوب)

02-ابو احمد عاصم الظاكى عليه الرحمة نے فرمایا! مفیداخلاص به که جودُ ور ہوضنع وتزئین (بناوٹ ونمائش) اور ریا (دکھاوے) سے اور به بھی فرمایا! اخلاصِ کامل اُس کو کہتے ہیں جواپئے عملِ صالح کا اجرو قواب بجرحت کے غیرحت سے نہ چاہے۔ (نفحات الانس)

03-**ابو سلیمان دادانی** علیهالرحمة نے فرمایا: جب قلبِ انسان میں خلوص آتا ہے تو وہ ریا (دکھاوا) تصبّع (بناوٹ) اور وسوسہ سے نجات پاتا ہے اور فرمایا! خوش نصیب ہے وہ شخص جسکو عمر بھر میں ایک دم بھی اخلاص حاصل ہو۔ (تذکرة الاولیاء)

04-**ابو فيض ذوالنون** عليه الرحمة نے فرمایا! اخلاص کی تین علامتیں ہیں۔

اول : مدح (تعریف) اورذم (ملامت) میں امتیاز (فرق) نہ کرے۔

دوم : ایناعمال صالح برنظرنه کرے۔

سوم : قراب آخرت كوواجب نه جاني ( تذكرة الاولياء)

05-ابو اسحاق ابر اهیم بن شیبان علیه الرحمة فرمایا۔"جس نے خلوص کے متعلق تقریر (کلام یا نصیحت) کی اورخود اپنے نفس پر اُسکا (خلوص کا) مطالبہ نہ کیا لیعنی ضروری طور سے لا گونہ کیا اُسکواللہ تعالیٰ نے اپنے ہمعصروں اور اپنے بھائیوں کے نزدیک پردہ فاش (بق برو) ہوجانے میں مبتلا کیا۔ (طبقات الکبریٰ) 66-عبد الله تستری علیه الرحمة نے فرمایا: ماسویٰ اللہ (کے خیال) سے بیز ارہونا، اِسی کا نام اخلاص ہے۔ اور فرمایا: مخلص صادق (سیا) ہوتا ہے۔

اور فرمایا: چالیس روز خلوص کے ساتھ عبادت کرنے سے طالب راہِ حق کومر تبدز ہرِ کامل کا ملتا ہے۔ اور فرمایا سخت ترچیز (مشکل عمل )نفس کے واسطے اخلاص ہے۔ (نفحات الانس)

07-سهل بن عبدالله تسرى عليه الرحمة فرمايا:

1- بہترین بندے اللہ تعالیٰ کے مخلصین ہیں۔ 2۔سوائے مخلص کے کوئی ریا سے واقف نہیں ہوتا۔

3۔ اخلاص کی حقیقی تعریف ہیہ ہے کہ بندے کے حرکات وسکنات (Gesture & Posture) خاص اللہ عاص اللہ کے واسطے ہوں۔ (احیاء العلوم)

4۔ آپؒ سے دریافت کیا گیا کہ کونسا عمل ہے جونفس پرتخی کرتا ہے۔ فرمایا: اخلاص،اس واسطے کہ نفس کواخلاص میں کچھ نصیب نہیں ہوتا۔ (تذکرۃ الاولیاء)

80-ابو محمد صدیری علیه الرحمة نے فرمایا: اخلاص ثمره (نتیجه) ہے یقین کا۔ اور 'ریا' (وکھاوا) ثمره ہے۔ 'شک' کا۔ اور فرمایا: اعمال میں اخلاص ہونا اِس کا نام ہے کہ خلص اُس کا (اعمال کا) عوض (بدله) کونین (دنیاو آخرت) میں نہ جا ہے۔ (بلکہ اُس کا مطلوب اللہ تعالی اور اسکی رضا کے سوا یجھ نہ ہو)۔ (احیاء العلوم)

09- خواجه ابر اهیم شیبانی علیه الرحمة نے فرمایا: فناوبقا، وحدانیت (توحید) کے اخلاص اور عبودیت (بندگی) کی درستی پرموقوف (Depend) ہے۔

اوریہ بھی فرمایا: اگر کوئی کونین سے آزاد ہونا جا ہے تواُس سے کہو کہ عبادتِ خدامیں اخلاص کرے کیونکہ جس نے عبودیت محض (خالص اللہ کیلئے بندگی) اختیار کی، وہ ما سویٰ اللہ سے ضرور آزاد ہوا۔ ( تذکرۃ الاولیاء )

10- يحسى بن معاذ الرازى عليه الرحمة في مايا عمل المحتاج (Depend) معتن خصائل (Qualities) كا علم منيت اورا خلاص كا - ( تذكرة الاولياء )

11- فضيل بن عياض عليه الرحمة نے فرمايا: لوگول كے لحاظ (Shame) سيمل نه كرنا''ريا''ہے۔اوراُن كى خاطر (Sake) سيمل كرنا''شرك' ہے۔اوراخلاص بيہ ہے كہ خدا اُن دونوں با تول سے بچائے۔(احیاءالعلوم)

12-**ابو محمد شبلی علیہ الرحمة** نفر مایا: جس نے اپنے نفس کوادب کے ساتھ مقہور (قابو میں) کیاوہی اللہ تعالیٰ کو خلوص کے ساتھ پر ستش (عبادت) کرنے والا ہے۔

اور فرمایا: قلب کی درستی (احیحائی) خلوص (Sincerity) کے ساتھ اور اُس کا بگاڑ (خرابی) ریا یا دکھاوا(Pretence) کے ساتھ علم میں مشغول (Busy) رہنا ہے۔ (طبقات الکبریٰ)

13- سُنيخ ابو مدين مغربى عليه الرحمة في مايا: ألِإنحاك أن يُعَجِبُ عَنْكَ الْحَلُقِ فِي الْحَلُقِ فِي الْحَلُقِ فِي الْحَلُقِ الْحَلُقِ فِي الْحَلُقِ الْحَقِ الْحَلُقِ الْحَلَقِ الْحَلُقِ الْحَلُقُ الْحَلُقُ الْحَلُقِ الْحَلُقِ الْحَلُقِ الْحَلُقِ الْحَلُقِ الْحَلُقُ الْحَلُقُ الْحَلُقِ الْحَلُقِ الْحَلُقِ الْحَلُقُ الْحَلُقُ الْحَلُقُ الْحَلُقُ الْحَلُقِ الْحَلُقِ الْحَلُقُ الْحَلْقُ الْحَلُقُ الْحَلُقُ الْحَلُقُ الْحَلُقُ الْحَلُقُ الْحَلْقُ الْحَلْمُ اللَّهُ الْحَلْمُ اللْحَلُقُ الْحَلُقُ الْحَلُقُ الْحَلُقُ الْحَلُقُ الْحَلُقُ الْحَلُقُ الْحَلُقُ الْحَلُقُ الْحَلُقُ الْحَلْمُ اللْحَلَقُ الْحَلْمُ الْحَلَقُ الْحَلْمُ الْحَلَقُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلَقُ الْحَلِقُ الْحَلَقُ الْحَلْمُ الْحُلُولُ الْمُعُلِمُ الْمُعُلِمُ الْمُعُلِمُ

اوریہ بھی فر مایا: اخلاص (خاص اللہ تعالیٰ کے ہی لئے عمل کرنا جودل کافعل ہے) اُس کو کہتے ہیں۔ جس کا نفس (Carnalself) پر سمجھنا، فرشتہ (Angle) پر لکھنا، شیطان پر بیراہ (دشمنی) کرنا، ہوا و ہوس (نفسانی خواہشات) پر دوسری طرف پھیردینا مخفی ہو (چھیار ہے)۔ (طبقات الکبریٰ)

14- **شیخ داؤد کبیر بن ما خلا** علیه الرحمة نے فرمایا: سب سے نادر الوجود (فیمی) چیز طلب میں (مانگے کیلئے) ''خلوص''کایا یا جانا ہے۔ (نفحات الانس)

15-**شیخ ابراهیم دسوقی** علیهالرحمة نے فرمایا۔

1-اے میری قلبی اولا د (مریدو) طلب میں خلوص سے عمل کرو، تا کہ تمہاری پیاس بجھے (اطمینان حاصل ہو)۔

2-اخلاص اُس کو کہتے ہیں، جو کرو،اُس کی تعریف نہ جا ہو کہ لوگتم کوا چھا کہیں یا سمجھیں۔ اور نہ مل اخلاص کا بدلہ جا ہو۔

3 - قلب (دل) کی درستی (بھلائی)''اخلاص'' اور بگاڑ (خرابی)''ریا''سے ہے۔

4 - جو راستی اور اخلاص کا دعویٰ (Claim) کرے اور اُدب (Respect) اور تواضع (انکساری)

6 جو راستی اور اخلاص کا دعویٰ (صاحت) اُس میں نہ پایا جائے، وہ جھوٹا ہے۔ اوراُس کاعمل دکھاوے کا (ریا کاری) ہے۔ (طبقات الکبریٰ)

### تعارف ارباب تحقيق

- 01- مالك بن ديناد عليه الرحمة: آپُكاپورانام ابوكل ما لك دينارُّ م آپُكاوصال 131 مين موا۔
- 02-ابو اسحاق ابر اهیم بن شیبان علیه الرحمة: آپ گودرع (پر بیز گاری) اور تقوی میں بلند مقام حاصل ہے۔ جس سے اکثر لوگ عاجز ہیں۔ دعویٰ کرنے والوں کے مخلا ف اور ائمہ مشائخین کے مقلد تھے۔ اور مشہور تھا کے شیبائی ادب ومعاملات میں اللہ تعالیٰ کے محبّ ہیں۔ عبداللہ مغربی کی صحبت سے مستفید ہوئے۔
- 03- سهبل بن عبدالله تسترى عليه الرحمة: آپُّ اپناعهد مين اہل طريقت كے سردارر بـ دوارر بـ دوارر بـ دوارر بـ دوارن مصريُّ اور محمد سياءً كى صحبت سے مستفيض ہوئے 80 سال كى عمريا كى 183 ھين وصال ہوا۔
- 04**-ا ببو محید صبریسری** علیهالرحمة : آپُّ حضرت جنیدٌّ کے اصحابِ سلسله میں تھے۔اور بعد میں حضرت جنیدؓ کے جانشین سمجھے گئے ۔ جنگ طراسطہ میں تشنگی کی حالت می<u>ں 314</u>ھ صیں وصال ہوا۔
- 05- خواجه ابراهيم شيبان عليه الرحمة: آپُوعبرالله منقولُ كَهَ تَح كه ابرا هيم شيبان حجة الله على الفقراء وابلِ ادب ومعاملات بين 307 هين وصال هوا ـ
- 66- شیخ داؤد کبیر بن ماخلاعلیه الرحمة: آپ تصوف کے بلندمضامین بیان کئے گوبظا ہراُمٌی تھے۔ گرصاحب تصنیف تھے - حاکم اسکندریہ آپ کے اشارہ پر سلطنت کرتا تھا۔

## رضا

اللہ ہے ہمارا اللہ مددکرے گا اللہ یہ کر بھروسہ اللہ مدد کرے گا اسکویکاردل سے جوسب کی سن رہا ہے ۔ دکھڑا سنا دل کا اللہ مددکرے گا اس سے کرو محبت اسکی کرو اطاعت مانگو جو دل میں آیا اللہ مدد کریگا فكر جهال كو حيمور وبس اسكى راه لے لو وه ہو گيا تنهارا الله مدد كريگا توبہ اگرہو دل سے عصال رہنگے کسے کر اختیار تقویٰ اللہ مدد کریگا مولی یہ کر تو کل صبر و شکر ادا کر لے بیسبق ہے تیرا اللہ مدد کریگا ایک اور سبق بیمامل ہونا پڑے گا تجھ کو سنگیم اور رضا کا اللہ مدد کریگا آسال ہوفقرو فاقہ پھر ہے تمہارا رستہ توحید کا فنا کا اللہ مدد کریگا انسانِ کامل ہو گا عبد خدا بنے گا آخر سبق ہمارا اللہ مدد کریگا محبوب ربِ عالم سرورِ دوجہال کا ہے بیج میں وسیلہ اللہ مدد کریگا لا تَـقُنَطُوا ہے مجھ کوا مید ہے کرم کی ہیں ایک ہے سہارا اللہ مدد کریگا مستِ جنون کو اُسکے بروا نہیں کسی کی

عزت کا ہے یہ نعرہ اللہ مدد کریگا

مرشدی حضرت مُسین شجاع الدین صدیقی عزت ً

## 5.6-رضا

(Acquiescence)

سوال 16: رضا سے دراصل مراد کیا ہے؟ مرتبہ ''تسلیم ورضا''سالک کی کس صفت خاص کا ثمرہ ہوتا ہے؟ جواب: ''رضا'' سے مراد ترک تدبیر اور بکمالِ صدق وخلوص امرِ ربِّ قایم وقد بر (حکم الٰہی) کی تعمیل کرنا ہے۔ چونکہ رضا اقتضائے عبدیت (Exigency for Servitude) ہے اِس واسطے رضا کی صحیح علامت یہ ہے کہ اہلِ رضا کا ارادہ واختیار کلیة ورک (Totally) ارادہ حق (Will of Allah) میں فنا ہوتا ہے۔ اور وہ زبانِ حال سے کہتے ہیں ہوتا ہے۔ اور وہ زبانِ حال سے کہتے ہیں ہوتا ہے۔ اور وہ زبانِ حال سے کہتے ہیں ہے۔

چہ خواہم از توی مولا تو نیکو مسلحت دانی ہویدا بر تو احوالم چہ پیدا و چہ پنہائی ترجمہ: تجھ سے میں کیا جاہوں ائے مولا تو ہی بہتر جانتا ہے میرے حالات تجھ پر ظاہر ہیں خواہ وظاہر کے ہوں یا باطن کے۔

اسلئے سالکِ صادق کو بعد درجہ کیفین اتم اور خلوسِ کامل حاصل ہونے کے مرجبہ رضا (Anxiety of کو سالکِ سالکِ صادق کو بعد درجہ کیفین اتم اور خلوسِ (Fear of Resentment) ہوتا ہے۔ اور اہلِ رضا، دغد غه حسد (Fear of Resentment) ہوتا ہے۔ اور اہلِ رضا، دغد غه حسد (Argument) ہے محتر ز (جینے والے) رہتے ہیں۔ اور جو واقعات و اردات بظاہر بصورت آ رام وراحت یا مشکل وآلام و محنت، عدم (Nonbeing) سے عالم وجود (دنیا) میں اردات بظاہر بصورت آ رام وراحت یا مشکل وآلام و محنت، عدم (Manbigutty) سے عالم وجود (دنیا) میں کہ تو اُن کو ہلا شکایت واکراہ (with out accusation) اور بغیر اعتر اض واشتباہ (کی عین مراد حق ہوتی ہے۔ کر لیتے اور امر (حکم) قضا وقدر (تقدیر) پر راضی رہتے ہیں۔ کیونکہ مراد اُن کی عین مرادِحق ہوتی ہے۔ بقول .

گەرنج پشیت آمد وگرراحت اے حکیم نسبت مکن به غیر که اینها خدا کند ترجمه:اے حکیم (بندے) تجھ کو اگر رنج و آرام نصیب ہو تو اس کا تعلق دوسرول (غیر) سے نہ کر کہ بیاللہ تعالیٰ کی مرضی ہے۔ چنانچ مسلّمہ ہے کہ 'رضا' ثمرہ محبت کا ہے اور آرزوئے مشربِ عِشق اور محبّ صادق کا فرض عین ہے کہ محبوب دل نواز کی ہرادائے ناز کے آگے سرِ تسلیم خم کرے اور ہر حالت میں راضی بدرضائے مطلوب رہے۔ بمصداق۔ رَخِہ۔ یَ اللّٰه عَنٰهُ مُ (اللّٰدائن سے راضی ہوا) جسکا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ شاپید بے نیاز (Robe of Distinction) اور جانباز محبّ (بندے) کو خلعتِ امتیاز (Robe of Distinction) وَ دَخُهُ اللّٰهِ عَنْهُ (وہ اللّٰہ سے راضی ہوئے) سے سرفر از فرما تا ہے۔ سوال 15: رضا مندی الہی سے مراد اور اسکی تشریح بیان کروکہ رضا کی کون کون سے قسمیں ہیں؟

وان ۱۰ رصا سدن الله جل جلاله کاراضی ہونا سے مرادیہ ہے کہ الله تعالیٰ اپنے فضل سے بندہ کو اپنا بنائے ، تو فیقِ سلیم و تصدیق مرحمت (عطا) فرمائے۔ اسباب خودی و تعلقاتِ ہستی (Means of Self Existence) جو صریح

(Obious) حجاب (پرده) وموانع (رکاوٹ) ہیں، فنا (Extint) کردے اور نعمت عالم باقی (بقا) ولذتِ خوانِ

سر مدی (Eternal Delightness) سے قلب (ول) معمور (پُر) ہوجائے۔

نیز عارفین نے تشریحاً یہ بھی فرمایا کہ اللہ تعالی کی اِس رضامندی کی (3) تین قسمیں ہیں۔

اول: بطیّبِ خاطر (حصولِ خیر کیلئے) اتباع امرِ ربِّ قدیر (اللّد کے حکم پر چلنا) لازم ومقدّم جانے۔ بیمر تبیه مبتدی (Begining State) صاحبِ مقام تقوی کا ہے۔

دوم: تقدیر الهی اوراحکام الهی اُسے مرغوب ومحبوب (نهایت پسندیده) هوجائیں که نفسانی خواهشات (Carnal Desires) کی طرف التفات (توجه) نه هو میدرجه متوسطین (Middle State) کا ہے۔

سوم: سالک (Devotee) کمالِ توحیدوعرفان میں ایبا مستخرق (گم) ہوکہ تمام معاملات ذاتی و صفاتی اور جملہ حوادث (واقعات) حرکاتی وسکناتی نه کجاب (بغیر کسی پردہ کے) بلکہ بحضور (مشاہدہ میں) فعلِ حق وامرِ ربّ العزت دکھائی دیں یعن ' فنائے افعال' ' ' فنائے صفات' حاصل ہوجائے کہ نہ اسباب کا تعلق ہونہ وسائل کا دخل کے پھر شوق وقر ب دید ایسا خود رفتہ (فنا) کرد لے یعن ' فنائے ذات' تک پہنچا دے کہ وقوع موادث وعوارض (Happenins) کرشمنہ نازِ مجبوبی (محبوبیت حق کا کرشمہ) بن کر سرورِ جان پرور (حقیقی سکون یا سرورِ سرمدی) عطاکریں۔ میمقام منتہائے کمال (State of Supreme Perfection) وتکمیلہ ایمان ہے بغجوائے (جیسے کہ کہا گیا) ذَاقَ طَعُمُهُ الْاِیْدَمَانِ مَن دَضِیَ بِا لللهِ وَ الرَّضَا ۔ (ترجمہ) اس نے ایمان کا مزہ پایا جوتی تعالی جل

جلالهاوراسكی رضا پرراضی ہوا۔

لہذا ہر بندہ مخلص کیلئے رضائے حق کوشلیم کرنا ضروری ہے۔ کیونکہ حضراتِ عارفین متفق الخیال ہیں کہ "رضا" سے اشارت سلبِ اختیار ہے بینی بے ارادہ رہنا، اپنے ارادہ کو ارادہ الٰہی میں فنا کردینا۔ یہ منزل قرب فرائض پر چلنا کہلاتا ہے۔ بمصداق۔ وَ الَّذِینَ جَاهَدُواْ فِیْنَا لَنَهُدِ یَنَّهُمْ سُبُلَنَا۔ (سورۃ عنکبوت آیت 6) فرائض پر چلنا کہلاتا ہے۔ بمصداق۔ وَ الَّذِینَ جَاهَدُواْ فِیْنَا لَنَهُدِ یَنَّهُمْ سُبُلَنَا۔ (سورۃ عنکبوت آیت 6) فرائض پر چلنا کہلاتا ہے۔ بمصداق ۔ وَ الَّذِینَ جَاهَدُو الْوَیْنَا لَنَهُدِ یَنَّهُمْ سُبُلَنَا۔ (سورۃ عنکبوت آیت 6) درتے ہیں اللہ تعالیٰ اُن کیلئے راہِ ہدایت کھول دیتا ہے۔

سوال 18: هيقت رضاكم تعلق حضرات صوفيه ك مختلف خيالات كيابين؟

جواب: حقیقت رضا کی تعریف میں حضرات صوفیہ کے خیالات گونہ مختلف ہیں۔ چنانچہ ایک مقدر گررہ و مشائنین عظام بیٹا بت فرما تا ہے کہ''رضا'' سالکین باتمکین کے ایک مقام ارفع (DignifiedPosition) کا نام ہے۔ جو جد وجہد سے حاصل ہوتا ہے۔ اور دوسرا برگزیدہ طبقہ عارفین متقدمین کا یہ فرما تا ہے کہ''رضا'' مقربین خاص (Favourite) کا حال (Status) ہے جو بغیر کسب وکوشش بارگاہ مبدۂ فیاض (ربّ العزت) ہے جبین کو تفویض خاص (Balance Argument) کا حال (Status) ہے جو بغیر کسب وکوشش بارگاہ مبدۂ فیاض (ربّ العزت) سے حبین کو تفویض فرمائے ہیں۔ کین بعض محقق (Scholar) ہیں تائید میں نہایت فاضلانہ استدلال (Peace Loving) بیش فرمائے ہیں۔ کین بعض محقق (Scholar) الفاظ میں ہے ہے کہ''رضا'' مقامات کی انتہا اور آخری حداور حالات جامع (عبد اور یہ ایمائی کی انتہا اور آخری حداور حالات کی انتہا اور آخری حداور حالات کی انتہا ور آخری حداور حالیک کی انتہا ہے جس کے ایک طرف ریاضت و مجاہدات (محت و جدو جہد) ہے اور انتہا عنایت و محشوش (Blessing) پر حقوق ہے۔

اسی وجہ سے سالکین کو'رضا'' کی نسبت مقام وحال (Rank & Status) کا احتمال (Presumption) ہوا۔ جس نے ابتدا میں آ پ اپنی 'رضا'' کودیکھا، اُسی نے رضا کو مقام سمجھا اور جس نے انتہا میں اپنے مرتبہ رضا کو وطائے حق دیکھا اُس نے''رضا'' کو حال (باطنی ) اور وہبی (بغیر کسب کے اللّٰہ کا عطا کردہ) تصور کیا۔ الغرض''رضا'' جلیل القدر و کبیر المثال مرتبہ ہے اس لحاظ سے صوفیائے کرام نے خداوندِ کریم کی رضا وقضا کو تسلیم کرنے کی ہدایت فرمائی۔

### ارشادتِ اربابِ تحقيق

سوال 19: "رضا" ایک ابتدائی اور پھرانتهائی صفتِ سالک راہ طریقت وحقیقت کے تعلق ارشاداتِ اربابِ محقیق بیان کرو؟ 01- **امیس السمؤمنین علی مرتضیٰ** کرم اللّٰدوجہدنے فرمایا: جو شخص تقدیر الٰہی پر راضی ہوگیا، اُس کو بھی اپنی کسی چیز کے جانے کاغم نہ ہوگا۔ (سراج الملوک)

- واجه فضيل بن عياض عليه الرحمة سے يوچها هَلِ الرَّضَاءُ اَفُضَلُ اَمِ الرِّهُدُ ورضا الرَّضَاءُ اَفُضَلُ اَمِ الرِّهُدُ ورضا المُعَلَّمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللللِّلِي الللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللللِّهُ الللللِّلِلْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

(جنّت) طلب کرو اور نہ دوزخ سے پناہ مانگو۔(گویاتم اللّٰہ تعالیٰ سے راضی رہو کہ وہ جس حال میں رکھے۔دوسرےالفاظ میں بیرکہاُس(اللّٰہ) کی رضا کے ہروقت طلبگاررہو)۔(تذکرۃ الاولیاء)

05-ابو المفيض ذوالمنون مصرى عليه الرحمة في رائيا " رضا" كاتعريف يه به - الرسط المسرور المقلب عن القضاء د (ترجمه) " رضا" أس كوكته بين كه قضائ الهي (تقدير) سه دل مسرور مطمئن) بهو اوريجى فرمايا: قضائ الهي كآ گايخ اختيار كوترك كرنا" عين رضا" به در فاحاتيان (مطمئن) بهو اوريجى فرمايا: قضائ الهي كآ گايخ اختيار كوترك كرنا" عين رضا" به در فاحاتيان مقد مه (Preface) مقد مه عبد الله تسترى عليه الرحمة في طالبين سي فرمايا: ورع (تقوى) مقد مه معرفت (Gnosus) كا در تو كل مقدمه به تناعت (Absceticism) كا در رضا (Acquiescence) كا در رضا (Acquiescence) كا در رضا ورمعرفت مقدمه به موافقت (شكيل اطاعت) كا - (تذكرة الاولياء)

70-ابوالقاسم جنيد عليه الرحمة نفر مايا: "رضا" كى تعريف يه كه بَلا (مصيبت وآزمائش)

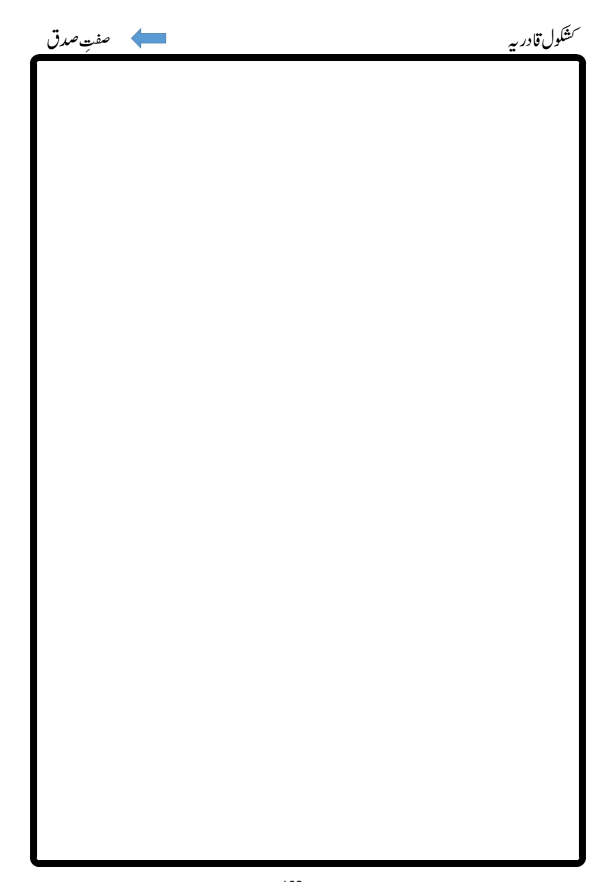
كونعمت (Blessing) سمجھو۔ يبھى فرمايا۔ ا-رَّضَاءُ دَفَعَ الْإِخْتِيَادِ (رضااختيار كوكھوديتاہے)۔ (عون العان) 80- ابو عمر عثمان بن مرزوق عليه الرحمة نے فرمايا۔ مَنُ تَحَقَّقُ بِالرَّضَاءِ اِسُتَلَدُّ بِالْبِكَآءِ ۔ (ترجمه) جورضا پرثابت قدم رہا اُس نے مصيبت كى لذّ ت اٹھائى۔ (طبقات الكبرىٰ)

اوريكهی فرمایا: اَلَوَّضَاءُ اِستَقُبَالُ الْاَحُكَامِ بِالرُّوْحِ ـ (ترجمه) احكام قضا وقدر كاروح سے استقبال (welcome) كرنا'' رضا' ہے۔ (عوارف المعارف)

اورفر مایا بخلوق (بندوں) کی رضامندی الله تعالی سے بیہ کہ جو بچھوہ (الله) کرتا ہے اس پر راضی رہیں۔اور الله تعالیٰ کا راضی ہونا یہ ہے کہ ان کو (بندوں کو) راضی ہونے کی توفیق عطافر مائے۔ (کشف الحجب) 09-امام محمد غزائی علیہ الرحمۃ نے فر مایا: مقام رضا سے کوئی مقام فائق (بلند) نہیں۔ (احیاءالعلوم)

## تعار ف ارباب تحقيق

10-الشیخ حسین شجاع الدین صدیقی القادری علیه الرحمه المعروف حضرت حینی پاشاه عزت " تاریخ ولادت ارشوال المکر" م 132 هر همطابق مولانا محم عبدالقد برصدیقی الاول ۱۹۱۸ هروز جمعه مطابق ۱۹۰۰ جولائی 1908ء - آپ مرشدی بخرالعلوم مولانا محم عبدالقد برصدیقی حسرت آکے پانچویں فرزندو جانشین و فلیفه ہیں ۔ صورت و شاہت میں اپنے والدمخر م جسے، بلکه مقام و ولایت میں بھی والد کے طفیل میں اُن کے جانشین حقیقی رہے ۔ حبّ اللہ و حبّ رسول کی میں یکنا، انسان کامل کے مرتبہ پرفائض رہے ۔ آپ عزت تخلص فرماتے اور آپ کا کلام' کلام' کیات عزت' کے نام سے شائع ہوا ۔ جوشق و محبت عرفان و معرفت سے بھرا پڑا ہے ۔ خود حیات میں اپنا کلام پڑھتے اور درس دیا کرتے ۔ آپ کے ہزاروں مریدین و کثیر ظفاء ہیں جوفیض محبت و روحانیت سے متاز ہیں ۔ آپ کا مزار اپنے والدمخر م حسرت آگ کے مربت کی دگا و کرم میں نیارت کا و فاص و عام ہے ۔ مجھ تقیر پر بھی آپ کی نگا و کرم اور حجب بابر کت سے سرفرازی ہوئی اور اپنے خاد مین و خلفاء میں شامل کیا ۔



## محبث

مظهر بر دو جهال بو يامحم مصطفیٰ ﷺ تم مقیم لا مکال بو يامحم مصطفیٰ ﷺ

عشق کی روح رواں ہو یامجمہ مصطفیٰ ﷺ حسن کی تم جانِ جاں ہو یامجمہ مصطفیٰ ﷺ

مربع ذاتِ احد نورِ خدا محبوبِ رب حاصل بر انس و جال ہو یامجمد مصطفیٰ ﷺ

تم کو دیکھا حق کو دیکھا شانِ اطہر کیا کہوں تم نشانِ بے نشاں ہو یامجمد مصطفیٰ

تم شفیع المذنبین ہو رحمت اللعالمیں تم سب ہی کے پاسباں ہو یامجمد مصطفیٰ ﷺ

خالّد عاصی کو کافی ہے سہارا آپ کا حامی عاصی کو مطفیٰ ا

-حضرت خالد وجودي ً

## 06- صفتِ محبت

(Love An Attribute)

سوال: ''محبت'' كااصطلاح صوفيه ميں مفہوم كياہے؟

جواب: اصطلاح صوفیه میں محبّ صادق (True Lover) کی اُس باطنی (Internal) کیفیت کومحبت (Love) کے نام سے تعبیر کرتے ہیں جو مطالعہ جمالِ یار (To Stare at Gracefulness of Beloved) کیلئے قلب (دل) کو مضطر (بے چین )و بے قرار کرہے۔

سوال2: "محبت کا ہرجگہ جدانام ہے جدا کام" قول حضرت بحرالعلوم حسرت علیہ الرحمہ کی تشریح ان ہی کی زبان میں بیان کرو؟

جواب: مرشدی بحرالعلوم حضرت محمد عبدالقد ریر صدیقی القادری حسرت علیه الرحمة نے اپنی تصنیف "المعارف" میں مجبدا کام میں المعارف "میں مجبدا کام میں مجبدا کام میں مجبدا کام مجب بحبدا کام مجب مثلاً ذرّات عالم (Atoms of the Universe) میں کشش اتصال (Magnetic Attraction) ہیں کشش (میں کشش کیمیاوی (Chemical کو زمین اور زمین الحسن (Matters) میں کشش کیمیاوی (Gravitational Force) اور خوانف ما و ول (Force of Attraction) میں کشش کیمیاوی (Attachment) میں کشش کیمیاوی (Force of Attraction) میں موالفت (Planets) اور جوانوں میں کشن پرستی (Devotedness) اور بوڑھوں میں شوق بازی (Enthusiasm) اور جوانوں میں کشن پرستی (Religious People) میں شوق بازی (Poor) میں حسرت اور تو اغذیاء (Rich) میں حرص دولت اور سیا بہول میں میں میں موالفت (Religious People) میں حب تو اہلی ملک میں عصبیت (Prejudice) مصالحین (Prejudice) میں توحید عزیمت مرجگہ ہرحال میں ساکمین (Devotees) میں توحید عزیمت مرجگہ ہرحال میں کودی (Servitude) میں نوحید عزیمت مرجگہ ہرحال میں کارفر ماہے۔

بیان کرو؟

دراصل''محبت'' میرا نام ہے اور میرا مقام ذرہ کے مقدار (Tiny Particles) سے خور شید پُر انور (سورج) تک ہے جولانگاہ (نہایت وسعت والا ) ہے۔ میری آ رام گاہ، دلِ شکستہ (Broken Hearts) و د ماغ آ شفتہ (Afflicted Minds) ہے۔

میری غذا عاشقوں کا خونِ دل اور لختِ جگر ہے۔ میراانتساب (Delication ماوراء الحجاب (Beyond Transcend) میری غذا عاشقوں کا خونِ دل اور لختِ جگر ہے۔ میراانتساب (Delication) خون دل اور عالم سے ایک سال زیادہ ہے، مگر ہنوز تر وتازہ ہوں۔ سوال 3: محبت کی بالآ خرعنایت (Inclination) اور غایت (Purpose) کیا ہے؟ محبت کا نشان اور اسکی علامت

جواب: محبت کی غایت کہیں اقتضائے طبیعت (Exigency of Nature) ہے کہیں نفع بالذت (Profit or جاہیں نفع بالذت (Virtue of Prosperity) میں خیر وفلاح (Virtue of Prosperity) اور اہلِ معرفت (People of Counsel) میں علیت فطرت (People of Snosis) ۔

محبت كانشان يا أسكى علامت!

جوسی طلب دیدار ہوتا ہے وہ جان ثار ہوتا ہے۔ محبت اُس کودائی جرت (Vally of Surprise) میں جوسی طلب دیدار ہوتا ہے وہ جان ثار ہوتا ہے۔ محبت اُس کودائی جرمنہ پرسے نقاب اُٹھاتی لیجاتی ہے۔ شراب بےخودی ،صہبائے خود فراموشی (نشئے بے ہوشی) بلاتی ہے۔ پھر منہ پرسے نقاب اُٹھاتی ہے، آئینہ بنگر سامنے کھڑی ہوجاتی ہے۔ دیوانہ ہاتھ پھیلاتا ہے کہ محبت (یار) سے بغل گیر ہوسکے۔ ہاتھ خالی جہ آئینہ بنگر سامنے کھڑی ہوجاتی ہے۔ دیوانہ ہاتھ بھی یاد ہے، پھی فراموش (بھول گیا) ہے۔ اب جاتے ہیں اور اپنے آپ کو پکڑ لیتا ہے۔ ہوش آتا ہے تو بچھ یاد ہے، پھی فراموش (بھول گیا) ہے۔ اب اُسکے لئے جہل (Ignorance) میں علم ہے، ظلمت (Darkness) میں نور ہے۔ مرآت جرت ہے۔ جہلا (لاعلم حضرات) اُس کو مجنون (دیوانہ) سمجھتے ہیں۔ علماء (Scholars) اُس کو اپنے محاورے کے مطابق اُس کے کلام کا

مطلب نکالتے ہیں اور من مانے حکم لگاتے ہیں۔ بیاس وجہ سے کہ عاشقوں (Lovers) میں جود قیقہ شنج (باریک بیں) ہوتے ہیں، مرنجان مرنخ (سمندری طے کی خبر رکھنے والے) ہوتے ہیں، بیآ سانی زبان میں کلام کرتے ہیں اور سامعین (سننے والے) کے نہم (سمجھ) میں جو کچھآتا ہے، مان لیتے ہیں جو نہیں سمجھآتا تو تا ویل (Interprete) کر لیتے ہیں۔ لوگ اِن کے نشانِ قدم پر چلتے ہیں۔ اِن کے خاکِ قدم کو کُلُ البُصیر ت اور سرم نہ بصیرت ) سمجھتے ہیں۔

سوال4: محبت کے تعلق سے ارباب طریقت کی بالا تفاق رائے کیا ہے اورانہوں نے اس کواپنے اپنے انداز میں کس طرح بیان کیا؟

جواب: چنانچہ هیقتِ محبت کی نسبت اربابِ طریقت نے بالا تفاق فرمایا ہے کہ محبت محض موہبت (عطا) ہے جس کونہ کسب وکوشش سے تعلق ہے نہ جدوجہد سے سروکار۔ بھجوائے ہے

اِنَّمَا هِيَ مِنُ مَوَاهِبُ الْحَقِّ وَ فَصُلُهُ، (ترجمه) بِشك بير (محبت) حق تعالی کے ضل وعطاسے ہے۔
می خور که عاشقی نه بکسب اس و اختیار ایں موہبت رسید ز ایوان قسمتم
ترجمہ: شرابِ وحدت پی کہ عاشقی کا نہ کسب اور کوشش سے تعلق ہے۔ نه اختیار سے ہے بلکہ بیتو محض
وہبت (گرویدگی ودیوانگی) ہے جو قسمت سے (اللہ تعالی کے ضل سے ) نصیب ہوتی ہے۔

علی ہذا حضرات صوفیہ کرام نے علامتِ محبت کو بہ کمال صراحت بیان فرمایا ہے۔اور بعض مقتدر عارفین نے تو گرفتارالِ دام محبت کے ظاہری کیفیت بھی مجمل الفاظ میں تحریر فرمایا ہے مثلاً حضرت حافظ شیراز علیہ الرحمة نے فرمایا ہے

روی زرداست و آه درد آلود عاشقان را گواه رنجوری ترجمه: چېره کازرد پرٹنا اور دردآلود آه مجرنا، عاشقول کی گواهی (نشانی) ہے۔ عارف بالله حضرت شرف الدین بوعلی شاه قلندر قدس سرهٔ نے تھوڑی صراحت کے ساتھ یوں نظم فرمایا۔

عاشقا ل راشش نشان است اے پسر آہ سرد و رنگ زرد و چیثم تر گر ترا برسند سه دیگر کدام کم خورد کم گفتن و خفتن خرام ترجمہ: اے فرزندعا شقوں کی حیو (6) نشانیاں ہیں ٹھنڈی سانس بھرنارنگ پیلایڑنااور آنسو بہانا۔اگر تجھ سے یو چھے کہ اور تین نشانیاں کیا ہیں تو (سُنو ) کم کھانا، کم بولنا اور کم سونا ہے۔

محبت صادق کی ایک نشانی یہ ہے محبّ بجز مُسنِ محبوب کے دوسری طرف بھی التفات ( توجہ )نہیں

كرتا۔ اور شوق ديدار ميں زبانِ حال سے كہتا ہے \_

گرچشم بروی دگرے باز کنم حق نمک حسن تو کورم ساز د

ترجمه: اگرمیں سواتیر ہے کسی کی طرف نگاہ کروں تو تیر نے نمکین (گرویدہ) حسن کی قتم میں اندھا ہوجاؤں۔ شيخ شهاب الدين سهرورديٌّ نه ''عوارف المعارف'' ميں ايک علامت ِمحبت کي معنوي (باطني) کیفیات کا ذکر یوں فرمایا کہ محبّ صادق کی مخصوص نشانی ہے کہ اس کا قلب (دل) لوث دنیا (دنیا کی جاہت) سے صاف اور اغراض آخرت سے یاک ہواوراُس کو ماسویٰ یارکسی سے سروکارنہیں۔

عشق توائ حيات ِ جال مذهب وملت نيست قبله ماست كوئ تو كعبيه ماست روئ تو ترجمہ: تیراعشق ہمارے لئے تواہے حیاتِ جاں (زندگی)!، نہذہب ہے نہلت۔ ہمارا قبلہ تیری گلی ہے۔اور تیری صورت ہمارا کعبہ ہے۔

اور بی بھی واضح ہو کہ محب ذکر محبوب میں ہمیشہ مشغول (Busy) رہتا ہے۔ جبیبا کہ نبی کریم صلى الله عليه وسلم كاارشادمبارك ہے۔مَنُ اَحَبَّ شَيئًا اَكُثَوَ ذِكُوهُ (ترجمه) جوجس شے سے محبت كرتا ہے وہ اسکاا کثر ذکر کرتار ہتا ہے۔لہذا کثرت ذکر حبیب سے خستہ (Tired) نہ ہو بلکہ طرب وشگفتگی (لذت وخوشی) نمایاں ہوں۔بقول ہے

> فَحُبَّكَ رَاحَتِي فِي كُلّ حِين وَ ذِكُرُكَ صُونِسِي فِي كُلّ حَال (ترجمه) پس تیری محبت راحت ہے میرے لئے ہروقت تیرا ذکر راحت ہے ہر حال میں

ترقی ہواور محبّ وصال محبوب کا خواستگار ہے۔ کیونکہ جس طرح جمالِ محبوب کی حدو دِنہایت نہیں اسی طرح شوقِ محبّ کی بھی انتہااور غایت نہیں۔

سیرنگشت چیثم من از نظر جمال تو ہست درون جان من ہر نفسے خیال تو رتجہ):میری آئکھ تیرے دیدارِ جمال (حسن) سے ابھی سیز ہیں ہوئی۔ تو تو میری جان ہے کہ ہرسانس میں تیرا ہی خیال ہے۔

سوال5: صوفیہ کرام کے لحاظ سے محبت الہی کتنے انواع (طریقہ) پر منقسم ہے؟ اکثر صوفیہ کرام اقسام محبت الہی کودو[2] انواع (طریقے) پر منقسم فرمایا ہے۔

ر (Usual Love) 2 عام (Usual Love) د محبت عام

محبتِ عام بیہ ہے کہ محب کا باطن مائل بمطالعہ صفات (Witnessing Devine Attributes) ہو ۔ کیونکہ محبتِ عام کا ہے کہ محب کی روح مائل بمشاہدہ حسنِ ذات (سابر) آفقِ ذات سے برآ یدو ماہتاب (چاند) آسانِ صفت پردورہ کرتا ہے۔ اور محبتِ خاص کا آفاب (سورج) اُفقِ ذات سے برآ یدو ماہتاب (چاند) آسانِ صفت پردورہ کرتا ہے۔ اور محبتِ خاص کا آفاب (سورج) اُفقِ ذات سے برآ یدو معود ارہوتا ہے۔ یادر ہے: محبتِ عام وہ نور ہے جو برزم آ رائش (Adornment) کو منو ر (روش ) کرتا ہے۔ جبکہ محبتِ خاص وہ شعلہ نار (Blaze) ہے جو محب (Lover) کی ہستی (Life) کو خاکسر (فنا) اور بڑمنِ مقاصد و اغراض (امیداورخواہشات کے کل) کونیست و نابود (مٹاکرختم ) کرتا ہے۔ بقول ہے اُخراض (امیداورخواہشات کے کل) کونیست و نابود (مٹاکرختم ) کرتا ہے۔ بقول ہے اُخری ما سِوَی الْمَحْبُونِ (ترجمہ ) عشق ایک شعلہ ہے جو ماسوی محبوب کو پھونک دیتا ہے لیعنی جلاد یتا ہے، باقی نہیں رکھتا بقول ہے

عشق آل شعله ست کو چوں پر فروخت ہر چہ جز معثوق باقی جمله سوخت (ترجمه): عشق وه آگ یا شعلہ ہے جو جزمعثوق (محبوب) کے سب کوجلادیتا ہے۔ بعض محقق اربابِ طریقت فرماتے ہیں کہ محبت کی پانچ (5) قسمیں ہیں۔

اول: الفت \_ دوم: مودت(Affection) سوم: أنس (چابت)\_

چہارم: محبت بخم: عشق (Deep Love) جواصل محبت ہے۔

الغرض حضرات صوفیه کرام نے جس قدرصفات محبت بیان فرمائے ہیں اُن کا خلاصہ بہ ہے کہ محبت تقرب إلی اللہ میں مقام رفیع (Exalted State) اور جزئیات محبت ہیں۔ فی الحقیقت ' صفات محبت' کی تمامی اخلاقی حسنہ، محبت سے وابسطہ (Connected) اور جزئیات محبت ہیں۔ فی الحقیقت ' صفات محبت' کی تصریح (Clarification) وتشریح (Explanation) وتشریح (انسانی سوچ ) سے باہر ہے۔ بقول کے تصریح کریگویم عشق را شرح و بیاں من نما نم داں بماند جاوداں کریس عشق کا خلاصہ بیان کروں کہ میں نہیں ہوں جان لے خدا ہی موجود ہے۔

### ارشاداتِ اربابِ تحقيق

سوال<sub>06</sub> : ''محبت'' کے متعلق ارشادات ارباب تحقیق بیان کرو؟

01-ابو سعید حسن بصری علیه الرحمة نے فرمایا۔ الْمُحِبُّ سُکُرَاتِ۔ اَنُ لَا یُفِیُقُ اِلَّا عِنْدَ مُشَاهِدَةِ مَحْبُوبِهِ (ترجمه) خداکی محبت والانشه میں رہتا ہے۔اُس کا نشہ بیں اُتر تالیکن اپنے محبوب کے مشاہدہ کے وقت۔ (طبقات الکبری)

02-**ابو سلیمان دارانی** علیه الرحمة نے فرمایا: حصول قرب الہی کیلئے بہترین نسخه ہے کہ بجر محبت کے دنیاو آخرت کی کوئی چیز نہ ما گاو۔ (احیاء العلوم)

03-**ابو بكر واسطى** عليه الرحمة نے فرمایا: 'محبت' جمله اشیاء کو بھول جانا ہے استغراقِ مشاہدہ محبوب میں۔

04- **ابوالفیض ذوالنون مصری** علیه الرحمة نے فرمایا: محبتِ خداکی علامت بیہ کر حبیبِ خدا (محدرسول الله صلی الله علیه وسلم) کے مطیع رہو۔

۔اگرخلق سے اُنس ہے تو حق سے محبت کبھی نہیں ہوگی۔

- ہر چیز کیلئے عقوبت (Negative Aspect) ہے اور محبتِ (خلق) کی عقوبت یہ کہ خدائے تعالیٰ کے ذکر میں الانس)۔ عنافل رہے۔ (نفحات الانس)۔

50-101م ابوالقاسم فشيرى عليه الرحمة ففرمايا - مَحُوالُمُحَبَّةِ لِصِفَاتِهِ وَإِثْبَاتِ الْمَحُبُوبِ

بِــذَاتِـــه ٕــ(ترجمه)محبت کی تعریف بیہ ہے کہ محبّا پنے صفات کی نفی اورمحبوب کی ذات کا اثبات کرے۔ رکشف المحجوب) (کشف المحجوب)

06- با يزيد بسطامي عليه الرحمة فرمايا: محبت إس كو كهتم بي كه:

کہ دنیاوآ خرت کودوست نہر کھے۔ کہ حجاج (حاجی حضرات) قالبِ خاکی (جسم) سے کعبہ معتبر کے گردطواف کرتے ہیں اور بقاچاہتے ہیں۔اورصاحبِ محبت ِ صادق قلب (دل) سے گردِعرش طواف کرتے ہیں۔اور بقاچاہتے ہیں اور فرمایا کہ محبت اِسکو کہتے ہیں کہ محبّ اپنی کثیر (ریاضت) کوقلیل (کم) اور محبوب کے لیل (انعام) کوکثیر (بہت) جانے۔(تذکرۃ الاولیاء کشف کھجوب)

07- سمنون محب عليه الرحمة سے بوچھا گيا كم محبت كواسط امتحان كيون لازم كرديا گيا۔

فرمایا: تا که بست ہمت ( کمزور ) محبت کا دعویٰ نہ کرے اور پھرا ہتلاء (امتحان ) کود مکھ کر بھاگ جائے۔

کے بیجھی فرمایا: کہ ہر چیز سے محبت دقیق تر (Delicate) ہے جس کی حقیقت بیان نہیں ہو سکتی۔

اللهُ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ قَالَ اللهِ بِشَرَفِ اللهُ بِشَرَفِ اللهُ نَيَا وَالأَخِرَةِ لِأَنَّ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ قَالَ اللهُ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ اللهُ عَلَيْهُ وَ اللهُ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ عَلَيْهِ وَ اللهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَ

الُـمَــرُءُ مَعَ مِنُ اَحَبَّ ـ (ترجمه) خدا كِمُتِ دنيا ميں شرف يافته (عزت والے) ہيں كيوں كه رسول كريم عليه التحيت والتسليم نے فرمايا ہے جوجس سے مجبت كرے گاوہ أس كے ساتھ رہے گا۔ (كشف الحجوب)

80- خواجه معروف كرخى عليه الرحمة نے فرمایا: محبت خلق (لوگوں) سے سيھنے كی چيز نہيں ہے۔

بلکہ پیلم الہی ہے اوراً سی کے فضل سے نصیب ہوتی ہے۔ (فحات الانس)

09-عبدالله تسترى عليه الرحمة نفر مايا: "مين ابليس (شيطان) كود يكها اوراً سي بوچها كه تجه پر سخت وقت كونسا هوتا بيئ - راحياء العلوم) سخت وقت كونسا هوتا بيئ - راحياء العلوم) مخت وقت كونسا هوتا بيئ - راحياء العلوم) معافه عليه الرحمة نفر مايا: حَقِينَ قَهُ الْمُحَبَّةِ مَا لَا يَنْقُصُ بِالْجَفَاءِ وَلَا يَزِيدُ بِالْبِرِّ وَالْمُعَظَاءِ (ترجمه) محبت كي حقيقت بيه به كرموب) كي جفاؤل (ظلم وختي) سي نهم هوتي به اورنه العامات وعطيات سي زياده - (كشف الحجوب)

11- ابو عثمان جيرى عليه الرحمة ففرمايا: الشُّوقُ مِنُ شَعَارِ الْمُحَبَّةِ ـ (ترجمه) اشتياق (شوق)

لوازم محبت ہے۔ (عوارف المعارف)

12- خواجه ابن عطا علیه الرحمة سے دریافت کیا گیا کہ شوق کس کو کہتے ہیں۔ فرمایا: '' دل کا جلانا جگر کا پارہ پارہ ہونا''۔ پھر پوچھا شوق افضل ہے یا محبت؟ آپؓ نے فرمایا محبت: اس لئے کہ محبت سے شوق پیدا ہوتا ہے۔
ہے۔

13- خواجه ابو على رو دبارى عليه الرحمة نے فرمایا: محبت کی حقیقی تعریف یہ ہے کہ اپنی گل کائینات محبوب کو بخش دو۔اور (تمہاری) مِلک کچھ نہ ہو۔
(نفحات الانس)

14- ابر اهيم بن داؤد عليه الرحمة في ما ايا طاعتِ خداومتابعتِ رسول عين محبتِ خدائ تعالى ٦٥- ابر اهيم بن داؤد عليه الرحمة في ما ايا طاعتِ خداومتابعتِ ( تذكرة الاولياء)

### 15-ابو عبدالله محمد بن فضل عليه الرحمة فرمايا:

1\_محبت ایثار (Sacrifice) ہے۔ اور اس کے جا رشرا لط ہیں۔

اول : ذکردائی سے دل خوش ہو۔

دوم : ذكر حق سے أنس عظيم (نهایت پسندیده) هو۔

سوم : قطع اشغال دنیا (دنیا سے بے تعلقی )۔

چهارم: أس سے كناره كرنا (دورى اختيار كرنا) جوغير الله سے وابسة ہو۔

2۔ فرمایا محبت جملہ اشیاء (چیزوں) کو بھول جانا ہے۔استغراقِ مشاہدہ محبوب ( دیدارمحبوب میں کھوجانے میں )۔اور فناہونامحتِ کا محبوب سے محبوب کے ساتھ۔ (تذکرۃ الاولیاء)

1-16 حمد عماصه الطائی علیه الرحمة نے فرمایا: محبت کی علامت بیہ کہ عبادت کم، خلوت نتینی اورخاموثی زیادہ، جب اسکود میکھودہ تم کو نہ دیکھے۔اگر پکارونہ بولے۔اگر تکلیف ہوتو اسکاغم نہ کرے اوراگر راحت ہوتو اسکی خوشی نہ کرے اورکسی سے نہ ڈرے اورکسی سے امید نہ رکھے۔(فلحات الانس)

17- شبخ حیات بن قیس علیه الرحمة نے فرمایا محبت معرفت کی شمع اور طریقت کا سرمایہ ہے۔جس کے ذریعہ سے لوگ لقائے محبوب (محبوب کی ملاقات) تک پہنچتے ہیں۔ (طبقات الکبریٰ)

وجه خلقت آ دم العَلَيْ الأمحبت ہے۔

18- **سيدى ابراهيم وسوتى** عليه الرحمة نے فرمايا جب تك" مين" اور" تم" (كاخيال) ہے أس وقت محت كهال \_ بقول .

اَلْعِشْقُ يُحُرِقُ مَاسِقَى المَحْبُوبِ (ترجمه) عشق ماسوامحبوب كوجلاكر پهونك ديتا ہے۔ شركت پسنرنہيں كرتا۔ انا الاغيرى كا دعوى ہے۔ (اللہ بس باقی ہوس) ﴿ وَحُدَهُ لَا شَرِيْكَ ﴾ ﴿ وَاللَّذِيْنَ الْمَنُولُ آ اَشَدُّ حُبًّا لِلّٰهِ ﴾ (سورة البقره آیت 165) اورا یمان دار خداسے سب سے زیادہ محبت كرتے ہيں۔ ﴿ وَاللَّذِيْنَ الْمَنُولُ آ اَشَدُّ حُبًّا لِلّٰهِ ﴾ (سورة البقره آیت 165) اورا یمان دار خداسے سب سے زیادہ محبت كرتے ہيں۔

### تعارف ارباب تحقيق

- 10-1 بو بکر واسطی علیہ الرحمۃ: ۔ آپُ حضرت جنید کے اصحابِ اجلّہ میں تھے۔ تو حید میں تقریر (بیان) کرتے اور طریقت میں جلیل القدر رہے۔ عہد جوانی میں عراق میں آئے اور 300 ھے میں وصال ہوا۔
- 02- **امام ابوالقاسم فتشیری** علیه الرحمة: آپُکانام عبرالکریمُ تھا۔ آپُصاحبِ تصنیف رہے۔ حضرت شِخ ابوالی کے مرید تھے۔ ربع الآخر مربع وجود صابح اللہ علی کے مرید تھے۔ ربع الآخر مربع وجود صابح اللہ علی کے مرید تھے۔ ربع الآخر مربع وجود صابح اللہ علی کے مرید تھے۔ ربع الآخر مربع وجود صابح اللہ علی علی اللہ علی علی اللہ علی
- 03- خواجه ابو علی رو دباری علیه الرحمة: آپُّ بغداد کے رئیس نسلِ کسریٰ سے تھے۔ مصر میں سکونت اختیار کی اور مشہور شخ طریقت گزرے ہیں اور 322 صبی وصال ہوا۔
- 04- ابس اهيهم بن داؤد عليه الرحمة: آپُشام كه شهور عارف حضرت جنيرًا ورا بن جلاً كهم نشين رہے تجريدا ورتقريد (احوالِ فناء و بقاء) مين يگانه تھے 233 ھين وصال ہوا -
- 50-**ابو عبدالله محمد بن فضل** عليه الرحمة: -آپبلخی النسل ہیں متعصبین (حاسدوں) نے وطن سے نکالا ۔سمر قندآ کر قاضی ہوئے۔ پھر حج کا قصد کیا۔اور دوران سفر حج <sub>199</sub> ھیں وصال ہوا۔
- 06- شیخ حیات بن قیس علیه الرحمة: آپُّ عارفین اور محققین میں سے تھے۔صاحبِ مقاماتِ علیه تھے۔حران کو مسکن بنایا اور وہیں <sub>581</sub> ھیں وصال ہوا۔اور حیاتِ ابدی وبقائے سرمدی حاصل کی۔

# تضرع

ادائے بے نیازی کا مرقع بن گیا ہوں میں نیاز حاصل ہے مجھکو جس سے، اُس یہ ہی فدا ہوں میں میری حالت نہ یوچھو، حجر میں کیسے گذرتی ہے فراق یار میں مر مر کے، ہردم جی رہا ہوں میں تڑینے کی اجازت ہے نہ لب سے اُف نکلنے کی ہوں راضی اس کی مرضی یر، جو ساکت ہوگیا ہوں میں میری دنیائے الفت ہر تغین سے ہے مستغنی تقید سے رہا ہو کر ، سرایا یار کا ہوں میں کسی کے راز کو سینے میں اپنے ہی چھیا لیکر کسی کی ذُلفِ پیچیده کا ، خود سودا زده مول میں مجھے وارفنگی میں بھی ، رہی وابستگی اُن سے کسی حالت میں بھی اُن سے ہی رکھتا رابطہ ہوں میں میں اس دریائے وحدت ہی کا اک ادنیٰ شناور ہوں شعاعِ نورِ انور یا کے روشن ہوگیا ہوں میں کسی سے کچھ غرض خالد نہیں رکھا ہے عالم میں سمجھ سکتا کہاں کوئی تخیجے تو جانتا ہوں میں حضرت خالدوجودي

# 6.1 تُضرع

{Humility (or shed Tears)}

سوال 7: اصطلاح صوفیه اور عارفین کی نگاه میں ''تضرع'' سے کیا مراد ہے؟

جواب: اصطلاح صوفیائے کرام میں'' تضرع'' سالک کی اُس حالتِ قلبی کا نام ہے جس کوعموماً ریاضت و مجاہدات (راوخدامیں جدوجہد) کا ثمرہ کہتے ہیں۔لیکن در حقیقت یہ مجبتِ صادق کا نتیجہ ہوا کرتا ہے جس کا اثر قلب کو رقیق ومحزول (نرم وغملین) کرتا ہے اور رفتہ رفتہ اس حز ن (Grief) سے غم اور کثر تِ غم سے اشکباری (آنسوبہانے) کی نوبت آتی ہے جو باری تعالی کو پہندیدہ ہے۔

عارفین کا اتفاق ہے کہ تضرع سے حالات و واردات گھلتے (منورہوتے) ہیں۔ اور بیہ حصولِ مُر ادات کا ذریعہ بھی ہے۔ اور یہ بھی تجربہ ہے کہ قلب کو تکد راتِ نفسانیہ (Carnal Disturbance) اور وساوسِ شہوانیہ (Sexual Temptation) سے پاک وصاف کرنے کا بہترین سخہ ' تضرع' ہے۔ بقول ہے تا تگریدابر کے خندوجین تانہ گریدافل کے جوشدلین

(ترجمہ): جب تک بادل نہ برستے چمن تر وتازہ نہیں ہوتا۔ جب تک بچہ نہ روئے ماں کے تھن میں دودھ نہیں جوش کھا تا۔

علی ہذا کہ آ دابِ عشق میں ہے کہ وصالِ مطلوب (حق ) کے تصوّر و خیال کے واسطے بھی طہارتِ حقیقی لازم ہے۔ اور طہارتِ قلب (دل) بغیر آ بِ چشمِ مشاق (بغیر آ نسو بہانے ) کے ممکن نہیں۔ بقول عنسل ازاشک زِدم کا ہل طریقت گویند پاک شوادل و پس دیدہ بران پاک انداز (ترجمہ) روح کا عسل آ نسو سے کرنا کہ اہلِ طریقت کہتے ہیں۔ دل پاک ہوتا ہے لہذا آ نسو بہانا پاک صفت ہے۔

سوال 8. محققین کی نگاه مین ' تضرع'' کی دوشمیں کونسی ہیں؟

جواب: بعض محققین نے ''تضرع'' کی دونوع (قشم) بتائی ہیں۔ مجازی و حقیقی۔ تضرع مجازی میں مال و

متاع کی محبت اور خیال رہتا ہے۔ اور یہ تضرع نا مناسب ہے۔ اور تضرع حقیقی میں بندہ محبتِ کر دِگار (پروردگار) میں اشکبار (روتا) ہوتا ہے تو یقینی رحمتِ حق کا مستحق اور سرفراز ہوتا ہے۔ اور یہ سرا پامحمود (پہندیدہ) اور سببِ حصولِ مقصود ہے۔

اسلئے سالکِ راوطریقت کوچاہیئے کہ اپنے چمنِ قلب کومجت کے آب دیدہ (آنسو) سے آبیاری (پانی پہنچا) کر کے سرسبز و تازہ رکھے تا کہ ٹمرۂ محبت حاصل ہو تارہے۔ بقول حافظ شیرازی غبارِ ٹم برود حال بہ شود حافظ تو آب دیدہ ازیں رہگز دریغی مدار (ترجمہ) غم کا غبار حجیٹ گیااب آگے حال بہتر ہوگا۔ اے حافظ اس راستے میں تُوغم زدہ مت ہو۔

### ارشادات ارباب تحقيق

سوال و: "تضرع" كم تعلق ارشادات ارباب تحقیق بیان كرو؟

جواب: 10- خواجه فنضيل بن عياض عليه الرحمة نے فرمايا جن تعالى جس بندے کو دوست رکھتا ہے اسکو اندوہ وغم (Sorow&Griet) ميں مبتلار کھتا ہے۔ اور جسکور شمن رکھتا ہے، اُس پر دنیا کشادہ کرتا ہے۔ (طبقات الکبری)

02-**ابو سلیمان دارانی** علیه الرحمة نے فرمایا: عبادت کرچیثم گریاں (آنسو بھری آنکھوں) اور پُر فکر دل (الله کی عظمت و بڑائی کے خشیه ) سے۔ (طبقات الکبریٰ)

یہ بھی فرمایا: کہتم عادت کروکہ چشم گریاں اور دل مشغول بکثرت رہے۔ (تذکرۃ الاولیاء)

03- يىزىد بن ھارون على الرحمة كى آئىكى بہت خوبصورت تھيں ۔ مَّر آپُّ ہميشہ روتے رہتے تھے تی كەايك آئى كى بصارت بالكل جاتی رہی اورايک آئى كھ كمزور ہوگئی۔ (طبقات الكبرىٰ)

4-1- حمد عاصم المظاکی علیه الرحمة کا قول ہے: وادی دل یعنی دل کی دنیا میں بیہ پانچ چیزیں ہیں۔
[1] صحبتِ صالحین، [2] تلاوتِ قرآن، [3] گرسگی (Hunger)،[4] نمازِ شب،[5] زاری سحر (تضرع)

ہر گنج سعادت کہ خداداد بحافظ از یُمن دعائے شب ودر دِسحری بود (عانظ شیرازیؒ)

(ترجمہ): نیک بخت کا ہروہ خزانہ جو حافظ کو دیا ہے وہ رات کی دعا اور ضبح کی وظیفہ کی برکت سے تھا۔

. 05- <del>شنفیق بلخی</del> علیهالرحمة <u>نے</u>فر مایا: رابعہ بھریؓ کے سجدہ کا مقام آنسوں سےاس قدرتر رہتا تھا گویا

یانی بهایا گیا هو\_(طبقات الکبریٰ)

06-**ابوالحسن عرفانی** علیه الرحمة نے فرمایا: اندوہ (غم) طلب کر، تا که تیرے آنسونکل آویں۔ کیونکہ حق سبحانہ تعالیٰ ہمیشہ اپنے بندوں کے رونے کو پبند فرما تاہے۔ (طبقات الکبریٰ) 07-مولا ناروم جلال الدین رومی علیه الرحمة اینی مثنوی شریف میں فرماتے ہیں۔

اے خوشا چشے کہ او گریانِ تست وی ہمایوں دل کہ آن بریاں تست آخر ہر گرئیے صد خندہ ایست مردِ آخر بین مبارک بندہ ایست پیشٍ یوسف نارش خوبی مکن جز نیازد آہ یعقوبی مکن: پیش میں خالہ از روئے نیاز بہ کہ عمرے در سجود و درنماز

(ترجمه): تیری آنکه بهترین ہے کہ آنسو بہاتی ہے۔ اور دل مبارک ہے کہ تیری محبت میں جاتا ہے۔ سو[100] بار مبننے سے ایک باررونا اچھا ہے۔ کیونکہ آخرت کونظر میں رکھنے والا مرد ہی اچھا بندہ ہے۔ یوسف کے سامنے خوبصورتی کا ذکر مت کرنا۔ نیاز کے سوایعقو بجیسی آہ و بکامت کر اللہ تعالی کے سامنے خلوص کے ساتھ ایک روز بہتر ہے ساری عمر کے سجدوں اور نماز سے۔

#### تعارف ارباب تحقيق

01- يسزيد بن هارون عليه الرحمة: - حضرت احمد بن شان کابيان ہے که سی عالم کوآپ سے بہتر نماز پڑھتے تو چاشت کی نماز تک مشغولِ نماز رہا پڑھتے تو چاشت کی نماز تک مشغولِ نماز رہا کرتے۔

## 06.2- بيداري

(Waking All Night in Worship)

سوال 10: رات کی بیداری سے کیا مراد ہے؟ دل کی بیداری کا مطلب کیا ہے؟

جواب: ''رات' کوقدرتِ تِی نے ایساضیح معیار بنایا ہے' اُس سے غافل و ہوشیار کہ صدق و کذب (سیائی وجھوٹ) کا بخو بی اظہار ہوجا تا ہے۔ کیونکہ رات کی بیداری (جاگنا) وسیلئہ معرفتِ نفس اور سبب حصولِ احوال (کیفیت) ہے اُسی طرح خوابِ غفلت باعثِ ذکّت اور موجبِ خسرانِ (نقصان) آخرت ہے۔ لیکن شرط یہ ہے کہ دل کے ساتھ آ نکھ بھی بیدار ہونا لازم ہے اور آ نکھ کھی ہوئی) بھی بیکار ہے۔ اور بیقرار ہونا ضروری ہے۔ ورنہ دل خفتہ (سویا ہوا) اور چشم بیدار (آ نکھ کھی ہوئی) بھی بیکار ہے۔ اور چشم غافل، دلِ ہوشیار بھی نا قابلِ اعتبار ہے۔ بقول

خیرہ آن دیدہ کہ آبش زدگریۂ عشق تیرہ آن دل کہ در نور محبت نہ بود (ترجمہ): بہتر ہے وہ آنکھ جوعشق میں روئے اندھی ہے وہ آنکھ جس میں محبت کا نور نہ ہو۔ لہذا آنکھ جب خوابِ غفلت سے قطعی نفور (لاتعلق) ہوتی ہے تو ضرور جمالِ شاہد (اللہ تعالیٰ) کی دید سے مسرور (خوش) ہوتی ہے۔ اور دل بکمال بیداری جویائے رُومال (خوش قسمتی کا آئینہ دار) ہوتا

ہے' تواپنے عجزو نیاز کی بناء پراُس بندہ نواز (خدا) کا قرب حاصل ہوتا ہے۔

چنانچہ خدائے بے نیاز نے خلعتِ امتیاز (مرتبہ اعلیٰ) اور تقرب خواص کا اعزاز من (Award of) اعزاز من اللہ اعراد من اللہ اعراد کو پردہ شب (رات) ہی میں تفویض (عطا) فرمایا ہے۔ اسی لحاظ سے حضراتِ عارفین نے ظاہری وباطنی بیداری کی طالبین کوہدایت فرمائی ہے۔

#### ارشاداتِ اربابِ تحقيق

سوال 11: "بیداری" سے متعلق ارشادات ارباب تحقیق بیان کرو؟

- جواب: 01- حسین بن صالح بن حی علیه والرحمة نے فرمایا: کوئی رات الی نہیں ہے جس میں آسان سے خیرات ندائر تی ہوجو بیداررہے والول پر تقسیم ہوتی ہے۔ (طبقات الکبری)
- 02- فنضيل بن عياض عليه الرحمة في فرمايا: زياده كهانا اورزياده سونا ول كوفاسد (بكارُوخراب) كرتا هي- (طبقات الكبرى)
- 03-1 بوالحسن سری سقطی علیه الرحمة نفر مایا: جوشب تاریک میں اپنے ربسے مانوس (Familiar) ہوا، قیامت کے روز اُس کا نام روش و بلند ہوا۔ (طبقات الکبریٰ)
- 04- مكحول دمشقى عليه الرحمة نے فرمایا: جس نے اللہ کے ذکر میں شب زندہ داری (بیداری) کی وہ میں میں میں ہوگیا جس دن وہ مال کے پیٹ سے پیدا ہوا تھا۔ (طبقات الکبریٰ)
- 05- خواجه ابو بكر شبلى عليه الرحمة في فرمايا: جوسوياوه غافل مواداور جوغافل مواوه مجوب حق سے مواد (طبقات الكبرىٰ)
- 66-**ا ببو محمد سهل** بن عبداللہ تسری علیہ الرحمۃ فرماتے تھے: لوگ پڑے سوتے ہیں اور جب مرینگے تو بیدار ہوں گے۔اور بیدار ہوں گے تو پچھتا ئیں گئو اُن کا پچھتانا فائدہ نہ دیگا۔ (طبقات الکبریٰ)
- 70-**ابو بکر طمستانی** علیہ الرحمۃ نے فرمایا: بیداروں کیلئے (انکی) بیداری آخرت کا آباد کرنا ہے۔ جس طرح فافلوں کیلئے ففلت دنیا کا آباد کرنا ہے۔ (طبقات الکبریٰ)
- 08- شیخ احمد بن حسین رفاعی علیه الرحمة نفر مایا: مجھے الله سے شرم آتی ہے کہ تکلف (Formality) کر کے سوؤں۔ (طبقات الکبریٰ)

## سماع

### (نعت رسول ﷺ)

خدا کے ہیں دلدار سرکار میرے بروں کے خریدار سرکار میرے محمد ﷺ ہمارے حبیب خدا ہیں نبیوں کے سردار سرکار میرے خدا ہوگیا آپ ﷺ یر دل سے شیدا ہیں ایسے طرحدار سرکار میرے خدا کی خدائی یہ ہیں متصرف عوالم کے مختار سرکار میرے اسی وقت امداد کو آن کینچے جو چیخ گنهگار سرکار میرے جو بخشش کے حامی ہیں محشر میں انگی شفاعت ہے در کار سرکار میرے اِشارہ جدهر ہو اسے بخش دوں گا ہے فرمانِ غفار سر کار میرے زمین آسال، مهه خورشید و انجم سین سب تیرے انوار سرکار میرے عیوب اس قدر مجھ میں ہیں یردہ رکھ لے دو عالم کے ستار سرکار میرے عوالم کی رحمت امم کی شفاعت تحجیے ہے سزاوار سرکار میرے تو نظرِ کرم کر تو رکھ لاج اِسکی ہے خالد خطا وار سرکار میرے حضرت خالدوجوديَّ

### سماع

(Audition)

سوال 12: ' غنا' العنی ساع کی افادیت کے متعلق کن اُمورکود یکھاجا تاہے؟

جواب: ساع (قوالی) 'غناء (شعر گوئی)'یہ ایسے امور ہیں جو دل میں عشق و محبت کی آگ لگاتے ہیں جذبات اوس (Emotions) کو اُبھارتے ہیں۔ گھے ہوئے جذبات باہر لاتے ہیں۔ خیالات کوایک نقطہ پر قائم کرتے ہیں۔

واضح ہو کہ اسلام کسی فطری جذبہ (Natural Inclination) کو معدوم (Suppress) نہیں کرتا بلکہ اس کی اصلاح (Reform) کرتا ہے۔ اس کو اعتدال (Moderatiion) پرلاتا ہے۔ ساع یا شعر پڑھنا' اس کا بھی یہی تکم ہے۔ چنا نچے ساع کی افادیت کے متعلق!

اوّل: بدد یکھاجائے گا کہ شعر (Couplets) کا مطلب اور اسکی غرض کیا ہے۔

اُسکوگانے والاکون ہے؟ لیعنی بدچلن تو نہیں۔اور سننے والاکون ہے؟ نفس پرست تو نہیں۔ظاہر ہےا شعار میں

کفریات (Apostasy) میں بھی ہون وینا جائز ہے۔ کفریات اگرنٹر (Plain Language) میں بھی ہوں تو نا جائز ہے۔

دوّم: به که برشخص کی طبیعت (Temperament) ایک سی نهیں ہوتی کسی کوگانا (ساع) پیند ہے کسی کونا

ببند۔خودایک شخص کی ہمیشہ ایک حالت نہیں رہتی۔اسلئے جس چیز سے اللہ تعالیٰ کی یاد بیدا ہوتی ہو یاتر قی

کرتی ہوتووہ چیزامچھی ہے۔اُسی طرح جس چیز سے غفلت پیدا ہوتی ہو، نہاس کاسنیاا چھانہ کہناا چھاہے۔

چونکه ساع ایک طبعی اور فطری (Natural and Inherent) چیز ہے، اسلام میں طبعی وفطری چیز کی ممانعت

نہیں بلکہ اُسکی اصلاح کی گئی ہے،اسلئے اللّٰہ کی محبت اور رسول ؓ کی الفت بڑھانے والے اشعار ضرور پڑھے

جائيں گے، اُن پرخوب سردُ هناجائے گا۔

سوال 13: ساع كِتعلق سے علماء و محققين كا جواز اور غير جواز بر گفتگو كرو؟

جواب: چنانچه حضرات مِحققین کے ایک کثیر التعداد گروہ نے أصوات ِطيبه (یاک اورخوش الحانی) کو بالا تفاق

انعاماتِ الہید میں شار کیا ہے۔ اِس وجہ سے ساع مستحسناتِ صوفیہ کرام میں داخل ہے۔ اور جوازِ ساع پر عرفاء (عارفین) مشاہیر کا اجماع (Concensus ہے۔ اور یہ بھی مسلّمہ ہے کہ'' ساع'' آ رام ولِ عاشقال، سُر ورسینۂ صادقال، دوائے در دِسالکان ہے۔ بقول ہے۔

پس غذائے عاشقاں آمد ساع کہ در آں باشدخیال اجماع قوتے گیرد خیالاتِ ضمیر بلکہ صورت گردد آن بانگ صغیر (ترجمہ):عاشقوں کی غذاساع ہے۔ کیونکہ اس میں یک سوئی حاصل ہوتی ہے۔

دل کے خیالات کو قوت حاصل ہوتی ہے۔ یہاں تک کہ چھوٹی آرز وبھی ایک صورت یاتی ہے۔ کیکن بعض علاء شریعت و نیز ایک جماعتِ اہلِ طریقت کا جوازِ ساع (justification) سے اس بنیا دیر ا تفاق نہیں ہے کہ 'ساع'' مشائخین متاخرین کا وضع کردہ ہے، اس لئے بدعت میں داخل ہے۔ حالانکہ حضرات ِصوفیہ نے مختلف اسناد و دلائل سے جوازِ ساع میں گفتگو کی ہے اور ثابت کیا ہے کہ عقلاً ونقلاً چونکہ ساع مزاحم سنت (سنت کےخلاف عمل) نہیں،اس لئے مطلق مذموم (برا) ہونہیں سکتا،خصوصاً ایسی حالت میں کہ شتمل برفوائد (useful) ہے۔ بعض اوقات سالک (Devotee) کوا ثنائے سیرسلوک میں وقفات و حجابات (Break & Vielling) ایسے بھی رونما ہوتے ہیں جنگی جہت (وجہ) سے طریقِ ترقی احوال (باطنی ترقی ) مسدود (بند) ہوتا ہے۔ پس اِس تقیم روحانی حالت (کثافت) کے دفیعہ (علاج) کیلئے اطبائے معانی (ارباب حكمهُ ) نے آسان علاج ''ساع الحان'' تجویز فرمایا ہے كہ ساع اصواتِ طيبہ وغنائے متناسبہ (اچھى ياك اور مناسب آوازیا گانا) ایسی مفیداورسر لیح التا ثیر (پُراش) دوائے محرک (زندہ طلسمات) ہے جس کے استعمال سے سالک راوحق کی شدتِ شوق وجد ت شغف (گرمئی عشق) میں خاص ہیجان (تڑپ) ہوتا ہے اور وہ طئے مقامات میں سرگرم اور ترقی کے درجات کیلئے کوشاں اور آ مادہ ہوجا تا ہے۔ اور قضات وحجابات رفع ہوکر مزید فتح یاب ہوتا ہے۔

علاوہ اُسکے''ساع''معینِ وجدِ عارف اور سببِ جمیعتِ حال (باطنی کیفیت کی وجھ) اس لحاظ سے کھی ہے کہ بیکل انسانی (جسم) نفس وہواوعقل اور روح جیسی قوتوں پر شتمل ہے اور ہرایک قوت کی مخصوص

غذامقررہ جوایک دوسرے کی ضدیمی ہوتی ہیں۔لہذا سالکِ راہ طریقت کوایک غذا الی درکارہ جوہر چہار (4) قوت کی جمیعت کا سبب اور تقویت کا باعث ہو۔ چنانچہ یہ جموعی صفتِ دل آویز (ساع) میں ہے کہ لی خوشگوار بہ یک وقت ہر جاء قوت کو مطمئن اور بکساں طور پر محفوظ کرتا ہے۔ یعن ساع سے فس کو ہآشتی کہ کی (بسکونی) سے راسی حاصل ہوتی ہے۔اور''ہوا'' (Desire) جانبِ استقامت (Studiness) ماکل ہوتی ہے۔عقل کو معنی سے شاد مانی ہوتی ہے اور'' روح'' کوسوئے عالم ارواح التفات (توجہ) ہوتا ہے۔ البت اگر''ساع'' حسبِ عادتِ نفسانی (Materialistic) اور بخیالِ شہوانی لذت (Lust) یا منصق فدرسی کی البت اگر''ساع'' حسبِ عادتِ نفسانی (مطرب یا جمعیت مکروہات و ممنوعات (نالپندیدہ اور ناجائز کلام کے ساتھ ) ہوتو عین و بال اور نیجی کو انکار اور مذموم (برا) اور زیاں کار (نقصان رساں) ہوگا۔ ساتھ ) ہوتو عین و بال اور نیجی کی نظر احتیاد، بکمالِ صراحت فرمایا ہے کہ''ساع'' کی تین قتم (Kinds) جواب:اس واسطے ہادیانِ راہ طریقت بہ نظر احتیاد، بکمالِ صراحت فرمایا ہے کہ''ساع'' کی تین قتم (Kinds)

سے عام (Common): اس کا سننا بذر ربی نفس ہوتا ہے۔ لیعنی بیساع طبعی وہوائی (Lust ful)، شہوانی (Carnal) ہے۔ جوقطعی حرام (Prohibited) ہے۔

سے عنی بیساعِ خواص (Special): ۔ جو بگوشِ دل سے سنتے ہیں ۔ لیعنی بیساعِ رجائی (پُرامید)، خوفی (باادب) اورعلمی (باشعور) ہے۔ یہ تینوں کیفیات پسندیدہ ہیں۔

سماع اخض (مرف) روح سے تعلق ہوتا ہے۔ یہ ساع باعثِ (مرف) روح سے تعلق ہوتا ہے۔ یہ ساع باعثِ اسماع اعثِ اسماع احض (Most spacial): اس کیفیت (سُر ور) وجہتِ وجدِ حقانی اور سببِ احوالِ روحانی ہے۔ یہ ہی ساع ،حق (Truth & Right) ہے اور اس کواہلِ حق سنتے ہیں۔

چنانچه إسى بابت ساع كى نسبت شَخ ابوعلى دقاق عليه الرحمة نه اينه اصحاب سے مخاطب موكر ارشا دفر مايا: اَسَّمَاعُ حَرَامٌ عَلَى الْعَوَامَ لِلَاَنَّهُمُ يُسُمَعُونَ بَحَيوةِ قَنْعُو سِهِمُ وَ مُبَاحُ لِلزُهَادِ مِنُ اَرُبَابِ الْمُجَاهِدَاتِ وَ مُسُتَحِبٌ لِلَاصُحَابِنَا لِلَّاهُمُ يَسُمَعُونَ بِحَيوةِ قُلُوبِهِمُ. ترجمہ:۔ساع حرام (Prohibited) ہے عوام پر جولغولعاب کیلئے سنتے ہیں، اور مباح (Permissable) ہے اُن حضرات زُھاد کیلئے جومجاہدات کرتے ہیں، مستحب (Virtous) ہے اُن اصحاب کیلئے جواپنے دلوں کوزندہ کرتے ہیں، ستحب بین ساع ہے۔

خلاصہ بیک ''ساع'' فی نفسہ محمود (Praise Worthy ہے کیکن بلحاظِ حالات وواقعات کسی کیلئے اس کاسننا مذموم (بُرا) ہوتا ہے اور کسی کوستحسن (احپِھا) اور مبارک ۔ اُسی خیال سے حضرات ِصوفیہ نے '' آ داب ساع'' منضبط (Design) فرمائے ہیں۔

آ دابِساع (Etiquette): ۔ آ داب ساع کی شرط اول ، خلوصِ نیت اور اُخوانِ صادق (سیچ اور نیک سامعین بھا بیوں) کی معیت (ساتھ) ، زماں اور مکاں (وقت اور مقام) کا لحاظ اور سُننے والوں کے ظاہر و باطن کا سکون ووقار، زواید وفضول (بے کاروبے حیائی )سے پر ہیز ضروری ہے۔

اورا گرکسی سامع (سننے والا) کوآ واز خوش ولطیف سے کظ ولڈ ت (Enjoyment) نہ حاصل ہوتو یہ علامت ہے کہ دل اُس کامُر دہ اور ساعتِ بإطنی معطل (Suspend) ہے۔

### ارشادات ارباب تحقيق

سوال <sub>15</sub>: غناوساع کے متعلق ارشادات وار باب تحقیق بیان کرو؟

جواب: 01- حسان بن ثابت رضی الله تعالی عنه کورسول الله صلی الله علیه وسلم منبر پر بٹھاتے اور وہ منبر پر کھڑے منہ کے طرف کھڑے ہوکر رسول الله صلی الله علیه وسلم کی طرف سے اشعار پڑھتے اور فخر کرتے اور آپ کھی کی طرف سے کا فروں سے مدافعت کرتے ۔ حضرت صلی الله علیه وسلم فرماتے جب تک حسان ، رسول [ کھی ایکی طرف سے مدافعت کرتا اور فخر کرتا رہے گا، روح القدس اُس کی تائید کرے گا۔ ( بخاری )

02- بسی بسی عسائشہ رضی اللہ تعالی عنہانے فر مایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس شعر کا ذکر آیا تو آپ ﷺ نے فر مایاوہ کلام ہے، اچھا کلام اچھا ہے۔ بُر اکلام بُراہے۔ (حدیث)

03- بسراء بسن عساز ف رضى الله عند فرمايا كمانهول في سنا كمرسول الله صلى الله عليه وسلم في رمايا حسن و رمايا كمانهول في سنا مرسول الله عليه وسلم في رمايا عند و المُحسِّنَة مَن الله عَلَى الله عليه و المُحسِّنَة مَن الله عَلَى الله عَلَى

سے سُسن پیدا کرو کیونکہ (خوش کحن ) اچھی آ واز قر آن کے سُسن کوتر قی دیتی ہے۔ (حدیث )

40-ابوالقاسم جنید بغدادی علیه الرحمة سے پوچھا گیا، کیاسب ہے کہ آو می سکون کی حالت میں جب ساع ستا ہے تو بیہوش ہوجاتا ہے؟ تو فر مایا: الله تعالیی نے جب آوم کی ذرِّ بت کو میثاق اوّل (پہلے اقرار) میں اَکسُتُ بورِ بِیْکُمُ (کیا میں تمہارا خدانہیں؟) سے خطاب فر مایا تو ارواح (Soul) پراُس کلام کے ساع کی روشی نے اُثر کیا، اس لئے جب ساع سنتے ہیں تو اُس کی یاداُن کو حرکت میں لاتی ہے۔ یہ بھی فر مایا: تَتَذَرَّ لُ الرَّ حُمَةُ عَلی الْفُقَرَاءِ فِی السَّمَاعِ فَانَّهُمُ لَا یَسَمَعُونَ اِلّا مِنُ حَقِّ وَ لَا یَقُومُونَ اِلّا مِنُ وَجَدِ رَجمہ: ساع کے وقت فقیروں پر حمت نازل ہوتی ہے۔ اسلئے کہ یہیں سنتے مگر حق سے اور نہیں کھڑے ہوتے مگر وجد سے (طبقات الکبری)

05-شیخ ابو عثمان جری علیه الرحمة نے فرمایا: سامع (سننے والوں) کی تین قسمیں ہیں۔

1۔مریدوں اور مبتد یوں کی کہ اُس ''ساع'' کے ذریعہ سے وہ احوال شریفہ (تزکیہ ' قلب)حاصل کرنا چاہتے ہیں۔ لیکن اُن کی نسبت اِس میں فتنداور ریا کا خوف ہے۔

2۔دوسری قتم صادقوں کی ہے کہ وہ''ساع'' کے ذریعہ اپنے احوال (باطنی کیفیت) میں زیادتی علیہ جائے ہیں۔ اور اِسی وجہ سے وہ ایسے مضامین سنتے ہیں جوائن کے اوقات (حیثیت ) کے موافق ہوتے ہیں۔ علیہ جوائل استقامت (People of Constancy) ہوتے ہیں۔ (طبقات اکبریٰ)

60-1 ب سهل المصعلوك عليه الرحمة سي سائل في "ساع" كي نسبت دريافت كيا تو فرمايا: مُستَحَبٌ لِآهُلِ الْحَقَايِقِ وَ مُبَاحٌ لِآهُلِ الْعِلْمِ وَيَكُرَهُ لِآهُلِ النَّفُسِ وَالْفُجُورِ - ترجمه - (ساع) مستحب بهالِ حقائق كيلئ اورمباح بهالِ علم كواور مكروه بهابلِ نفس اور فاجركو - ( نفحات الانس )

صفت کے ذریعہ سے ،اورایک گروہ کو وصفِ قدرت کے ذریعہ سے ۔بس حق ہی اُن کیلئے سانے والا اور سننے والا ہے۔

اوریہ بھی فرمایا:''ساع'' پردوں (حجابات) کو پھاڑ دیتا ہے اور اسرار کو کھول دیتا ہے اور ایک کوندتی (چمکتی) ہوئی بجلی اور نکلا ہوا آفتاب (سورج) ہے۔

اوریی بھی فرمایا: روحوں کا ساع، دلوں کے سننے کے ذریعیہ سے، قربت کی بساط (Capacity) پر، شاہد (حق) کے حضور کے ساتھ، بغیرنفس (بغیرکسی سنانے والے) کے ہوا کرتا ہے۔ (طبقات الکبری)

08- شیخ عبد الغفاد قوصی علیه الرحمة نے فرمایا: "ساع" بهی توایک ایسی چیز ہے، جوکامل کیلئے باقی رہ گئی ہے۔ پس وہ اگر کامل تر (More Perfect) ہوجائے تو ساع میں جنبش (حرکت) نہ کرے۔ سہروردگ اور قرین اور اُنکے جیسے لوگول نے ساع سناہے۔ (طبقات الکبریٰ)

90-1 مسام غسز السی علیہ الرحمۃ اپنی تصنیف'' کیمیائے صادق' میں فرمایا: رسول للد صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت علیؓ سے فرمایا کہ''تم مجھ سے ہو اور میں تم سے ہوں' تو آپؓ مارے خوشی کے رقص کرنے گئے، کئی بارز مین بریاؤں ماراجس طرح عرب کی عادت تھی۔ (کیمیائے صادق)

کسی اور موقع پر آپ صلی الله علیه وسلم نے حضرت جعفر طیار رضی الله عنه سے فرمایا''تم خُلق (صورت )اورخُلق (اخلاق) میں میرے جیسے ہوتو آپؓ بھی خوشی کے مارے رقص کرنے (کودنے) گئے'۔ (بخاری) پس جوکوئی اِس رقص (وجد) کوحرام کہتا ہے، وہ خطا (غلطی) کرتا ہے۔ (انہی کلماغزالی)

01- مرشدی بحر العلوم حضرت محمد عبد القدیر صدیقی حسرت علیہ الرحمۃ فرمایا کرتے کہ دیکھو: تھنڈ بے لوہے (Iron) پر لا کھ گھن مارو کچھ نہیں ہوتا۔ دل کے لوہے کو آتشِ محبت سے (سماع کے ذریعہ) گرم کرو، پھر لا الله اور الله، الله سے اُس پرضر ب لگاؤ۔ پھر دیکھو (جس طرح خام لوہے کو گرم کرنے کے بعد) تم کوتلوار بھی مل جائے گی اور بھا لا بھی یعنی بے جا خطرات کا فور ہوجا کیں گھرے نور اللہ کا گھر ہے نور اللہ سے روشن ہوجائیگا۔ (نظام العمل فقراء)

#### تعارف ارباب تحقيق

01- **ابو سهل الصعلو كى** عليه الرحمة: - آپُشريعت مين يگانه اور طريقت مين امام تصاور شُخ وقت رحمه اور شُخ وقت رحمه المحمد عليه المحمد ال

1-02 بو یعقوب یوسف بن ایوب همدانی علیه الرحمة: آپُخراسان کے مشہوراورجلیل القدر اور صاحب احوال بزرگ ہیں۔ آپُ کی صحبت میں علماء فضلاء اور درویش وطالبین کی بڑی جماعت رہتی تھی۔ اور آپ کا بلا قید فیض عام تھا۔ بڑے بڑے مشہور صاحب نسبت شخ آپ کی صحبت میں مستفید ہوکر نکلے۔ خقائق ، لطائف اور طریقت کے آپ اکٹر مجلسِ عام میں بیان فرماتے تھے۔ آخر 525 ھ میں آپ نے وصال فرمایا۔ آپ کی تصانیف سے متعدد کتابیں تصوف میں ہیں۔

03- شیخ عبد الغفار قوصی علیه الرحمة: - آپ کتاب التوحید فی علم التوحید کے مصنف، علوم شریعت کے عالم، امر بالمعروف اور نهی عن المنكر كرنے والے زاہد زمانه اور عابد يگانه، سخاوت اور تواضع ميں شهره آفاق تھے۔ اپنے وقت كے امام سمجھے جاتے تھے۔ 670 ھيں وصال پايا۔

وجد

دوعالم کے مطلوب پیارے محمد ﷺ میں قربان حق کے دلارے محمد عظا سرایائے حق نورِ مطلق ہیں واللہ ہارے کے ہارے کے ہوئے نورِ احمر سے پیدا دوعالم ظہورِ خدا ہیں ہمارے محمد ﷺ میری بے کسی پر ہو نظر تراحم میں زندہ ہوں تیرے سہارے محمد ﷺ میری بگڑی قسمت بھی لِلّٰہ بنادو ہزاروں کی گبڑی سنوارے محمر ﷺ اُسی وقت ہوجاتی ہے مشکل آسان اگر ول سے کوئی بکارے محمد ﷺ نہیں ہے غرض دری و کعبہ سے خالد میرا دین و ایمان بیارے محمر ﷺ ۔ حضرت خالد وجودی

### 6.4- وجد

(Ecstasy or Rapture)

سوال 16: اصطلاح صوفيه او محققين طريقت كے مطابق ' وجد' سے كيام ادہے؟

سوال 17: ''وجد'' کے اثر ات اور فوائد بیان کرو؟

جواب: وجدكى كيفيت (State) كااثر صاحب وجدك صفات كودفعتاً معطل (Suddenly, Suspend) كرويتا ہے، اس لئے بيئت باطنی (Esortic State) كاافلهار بوتا ہے۔ اس لئے بيئت باطنی (Esortic State) كاافلهار بوتا ہے۔ جبيبا كه سيدالطا كفد ابوالقاسم جنير عليه الرحمة نے فرمايا: الْوَ حُدُ اِنْقِطَاعُ اللّه وُصَافِ عِنْدَ سَمَّةِ الذَّاتِ بِالسُّرُور ترجمہ: كلام ذات (الله) كى ساعت سرور كساتھ كيفيت وجد، صاحب وجد كے اوصاف كو مقطع (معطل) كرديتى ہے۔

اور شخ ابوالعیاص بن عطاعلیہ الرحمۃ کا قول ہے۔ ' الْوَ جُدُ اِنْقِطَاعُ الْاَوُصَافِ عِنْدَ سَمَّةِ السَّاتِ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

بعض عارفین کا فرمودہ (بیان) ہے کہ واجد (صاحبِ وجد) تجاباتِ نفسانی کے باعث اپنے موجود ہونے کے ساتھ وجودِ واجب الوجود (اللہ تعالیٰ) سے مجوب (غافل) ہوتا ہے۔ جب اُس تفرقہ (عالبِ غفلت) سے مضطرب الحال (پریشان حال) ہوتا ہے توشد تے شوقِ اتصال کی سوزش (طلبِ دیدار

الهی کی آگ اور حد ت (عشق کی گرمی) طاری ہوتی ہے۔ اُس وقت عالم لا ہوت (مرتبہ وحدت) سے واجب الوجود واجب الوجود (الوہیت) کی تحبّی سر پر ہوتی ہے۔ اور عالم جبروت (مرتبہ واحدیت) سے واجب الوجود (اساء الهی) کی تحبّی اُس کی روح (Soul) پر اور عالم مثال) کی تحبّی اُس کے قلب (دل) پر اور عالم مثال) کی تحبّی اُس کے قلب (دل) پر اور عالم ناسوت (ظاہر) کی تحبّی اُسکے جسم پر ہموتی ہے۔ اور پھر بجر مقصود حقیقی (ذات الهی) کے جملہ صفات ذاتی مفقود (غالب) ہوجاتے ہیں۔ اِس حالت کو عرف عام (Generally) میں ' وجد' کہتے ہیں۔ مفقود (غالب) ہوجاتے ہیں۔ اِس حالت کو عرف واجد اور اوصاف واجد کو مختلف عنوان سے ارشاد فرمائے ہیں۔

### ارشادات ارباب تحقيق

سوال 18: "وجد" كعلق سے ارشادات ارباب تحقیق بیان كرو؟

جواب:01- با يريد بسطامی عليه الرحمة فرمايا: ' وجد' ايك حالت ہے جوعا شقول پرطارى موتى ہے۔ (احياء العلوم)

02-**ابوالحسن نورى** عليه الرحمة نفر مايا: الُوَجُدُ فَقَدُ الُوَجُوُدِ بِالْمَوْجُوُدِ - ترجمه؛ جب وجود بالدِّات (واجب الوجود) كَيْحَبِّى وجود بالعرض (بنده ياممكن) پر موتى ہے تو وجد طارى موجاتا ہے۔ (احياء العلوم)

03-عمر بن عثمان مكى عليه الرحمة نفر مايا: لا يَقُعَ عَلَىٰ كَيْفِيَّةِ الْو أَجِدِ عِبَارَةً لِلَّانَّهُ سِرِّ اللهِ عِنْ مَا عَمْ مَا يَكُو عَلَىٰ كَيْفِيَّةِ الْو أَجِدِ عِبَارَةً لِلَّانَّهُ سِرِّ اللهِ عِنْ مَا اللهِ عَنْ مَا اللهُ عَنْ مَا اللهِ عَنْ مَا اللهُ عَنْ مَا اللهِ عَنْ مَا اللهُ عَنْ مَا اللهِ عَنْ مَا اللهُ عَنْ مَا اللهُ عَنْ مَا اللهُ عَنْ مَا اللهُ عَلَىٰ مَا عَلَىٰ مَا اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ مَا اللهُ عَنْ مَا عَلَىٰ عَلَيْ عَلَىٰ مَا اللهُ عَنْ مَا اللهُ عَنْ مَا اللهُ عَنْ مَا اللهُ عَنْ مَا عَلَيْ عَمْ عَلَيْ عَلَا عَنْ عَلَىٰ عَلَيْكُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَا اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَنْ مَا اللهُ عَنْ مَا اللهُ عَنْ عَلَيْ عَلَىٰ عَلَيْ عَلَا اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَىٰ عَلَيْ عَلَيْ عَلَىٰ عَلَيْ عَلَىٰ عَلَيْ عَلَىٰ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَىٰ عَلَيْ عَلَىٰ عَلَيْ عَلَىٰ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا عَلَ

04- شبخ ابوالعباس سيارى عليه الرحمة في مرايا: ٱلْوُجُودُ بِالْمَوُجُودِ قَائِمٌ وَالوَجُدُ بِالْوَاجِدُ وَالْوَجُدُ بِالْوَاجِدُ وَلَا لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مِهِ وَجِد اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْوَجُدُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْوَجُدُ اللَّهُ اللَّ

05-**ابو سعید بن اعرابی** علیه الرحمة نے فرمایا: "وجد" یہ ہے کہ حجاب (غفلت) کا دور ہونا،

دوست کا مشاہدہ ہونا، اور فہم کا موجود ہونا کچرغیب کا دیکھنا اور رازِ قلبی (دل سے) گفتگو کرنا، اور مقصود (حق) کو اُنس دینالینی اپنی خودی زائل کرنے سے مانوس ہوجانا ہے۔ (احیاءالعلوم)

مقصود (حق) کو اُنس دینالینی اپنی خودی زائل کرنے سے مانوس ہوجانا ہے۔ (احیاءالعلوم)

میکھی فر مایا:'' وجد''خصوصیات کے درجات میں اوّل ہے اور امور غائبیہ کی تصدیق کا سبب بھی

یہ بھی فرمایا:'' وجد'' حصوصیات کے درجات میں اوّل ہے اور امور غائبیہ کی تصدیق کا سبب بھی ہے۔ کیونکہ جب سالکین'' وجد'' کا مزہ چکھتے ہیں اور اُن کے دلوں پراُس کا نور چمکتا ہے تو پھراُن کوکوئی شک وشبہ باقی نہیں رہتا۔ (احیاءالعلوم)

66- ابوالقسسم جنید علیه الرحمة نے فرمایا: ' وجد' انقطاع (فنائے) اوصاف ہے، بوقتِ ظہورِ ذات، بجہت سروراً سکے کہ خودی اور دوئی منقطع (ختم) ہوتی ہے۔

07- شیخ ابوالقاسم بن عبدالله اجری علیه الرحمة نے کسی سائل کے جواب میں فرمایا 1-: اَلُو جُدُ جُمُودٌ مَالَم یَکُنُ لَهُ شُهُودٌ (رَرْجمه) '' وجد''جود (بریارو بِفِض) ہے جب تک شہود (حق) نہ ہو۔

2- يَ بِهِ عَلَى الْفَالُوبِ وَ مَزِيدُ وَالْحَ الْوَاجِدِيُنِ عَطُرَهُ لَطِيفَةٌ وَ كَلَامُهُمُ يَحْيِ مَوْتَ الْقُلُوبِ وَ مَزِيدُ فِي الْعُقُولِ وَرَبَهُمَ اللَّهُمُ مُر ده دلول كوزنده الْعُقُولِ وَرَبَهُم كَالِمُ مُر ده دلول كوزنده اورعقلول كوزياده كرتا ہے۔

3۔ یہ بھی فرمایا: صحتِ وجد کی شرط یہ ہے کہ اُس کے طاری ہونے کی حالت میں معنی (کیفیت) وجد کے ساتھ تعلق کے باعث بشریت کا انقطاع (لا پہہ) ہوجائے۔ اور جس میں گم ششی نہیں ، اُس میں '' وجد' نہیں ۔''اہلِ وجد' دومقامات پر ہوتے ہیں۔ایک ناظر (Spectator) بعنی عاشق اور دوسرا منظور الیہ نافر (Witnesing) بعنی معثوق ۔ ناظر تو مخاطب ہوتا ہے جو مشاہدہ (Witnesing) کرتا ہے۔ جس کو اُس نے پایا ہے۔ اور منظور الیہ غائب ہوتا ہے جس کو پہلی ہی حالت میں جو اُس پر طاری ہوتی ہے ، حق اڑا لے جاتا ہے۔

4۔ اور بی بھی فرمایا: وجود (حق تعالیٰ)، وجد کی نہایت (انتہا) ہے۔ کیونکہ تو اجد (صاحبِ وجد) بندہ کی استعداد کا اور وجد، بندہ کے استغراق کا موجب (Consequent) ہے۔ اور وجود، بندہ کے استہلاک (فنا) کا سبب ہوتا ہے۔اس معاملہ کی ترتیب ہے۔

حضور بَعْدُ ہُ (پھرا سکے بعد) درود۔ بَعْدُ ہُ شہود۔ بَعْدُ ہُ وجود۔ بَعْدُ ہُ خُمول (کھوجانا)۔ پس وجد کی مقدار سے خمول (گم شدگی) حاصل ہوتا ہے۔ اور صاحبِ وجود پر صحو (نشہ) اور محو (فنا) کی حالتیں طاری ہوتی ہیں۔ چنانچی ''صحو''کی حالت میں اُس کی'' فنا''حق کے ساتھ ہے اور ''محو''کی حالت میں اس کی'' فنا''حق کے ساتھ ہوتی ہے۔ اور یہ دونوں حالتیں ہمیشہ اُس پر کیے بعد دیگر سے طاری ہوا کرتی ہیں۔

5۔ یہ بھی فر مایا:صحو (سرورونشہ) تو'' حق''ہی کے ساتھ ہوتا ہے اور جب بغیر حق ( ذات ) کے ہوگا تو جیرت ( دات ) کے ہوگا تو جیرت سے جونو رِرتِ عز ت کے مشاہدہ میں ہوتی ہے، نہ کہ شبہ کی حیرت ۔

08- بحر العلوم مو لانا محمد عبد القدير صديقى حسرت عليه الرحمة فرمايا: بعض لوگ' وجد' سے روتے ہیں، منه كے بل گرتے ہیں جيسا كه (سورة بنى اسرائيل كى 109) آيت سے ثابت ہوتا ہے۔ وَيَخِرُّ وُنَ لِلْلاَ ذُقَانِ يَبُكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعاً - بيآ يتِ سجده بھى ہے۔ (ترجمه) اور وہ منه كے بل سجد بي ميں گرجاتے ہيں، روتے ہوئے اور اُن كا خشوع خضوع (اخلاص) بڑھتا ہى جاتا ہے۔

بعض لوگ ' وجد' میں چیخ مارتے ہیں جیسے اِس حدیث میں ہے، جس کواہن عمرؓ نے روایت کیا کہرسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم نے ایک قاری سے یہ پڑھتے سنا۔ ' اِنَّ کَدَیْنَا اَنْکَا لا ً وَّ جَجِیْماً '' (سورة المحزمل آیت یہ اِس بیڑیاں اور دوزخ بھی ہے۔ تورسولِ خدا چیخ الحصے (ابن البخل)

بعض لوگ ' وجد' سے سرور (خوشی ) کے مارے کودتے ہیں جیسا کہ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم نے حضرت علیؓ سے فرمایا: ' تم مجھ سے ہواور میں تم سے ہوں' تو آپؓ مارے خوشی کے رقص کرنے (کودنے) گئے، کئی مرتبہ زمین پر پاؤں مارا جس طرح عرب کی عادت تھی۔ پس جوکوئی اِس ' رقص'' کو حرام کہتا ہے وہ خطا کرتا ہے۔ (نظام العمل فقرا)

09- مولا نا جلال الدین رومی علیه الرحمة سے کسی طالبِ راوِطریقت نے ''وجد'' کی حقیقی تعریف دریافت کی ، تو آپؓ نے فرمایا: اُلُو جُدُ اِنْزِ حَاجٌ مِنُ الرُّوْحِ مِنُ اِحْتِمَالِ غَلْبَةِ الشَّوُقِ ۔ (ترجمه)''وجد' کی بقر اری اوراضطراری کی خاص وجہ ہے جوشوق (طلب) کے غلبہ سے ہوتی ہے۔

کی بے قراری اوراضطراری کی خاص وجہ ہے جوشوق (طلب) کے غلبہ سے ہوتی ہے۔

(عوارف المعارف)

#### تعارف ارباب تحقيق

01- شیخ ابوالعباس سیاری علیه الرحمة: عالم ، محدث ، فقیهه اوّل ابلِ حقائق اور موجوده مثانخین کے پیشروامام تھے۔ ابو بکر واسطیؓ کی صحبت کا شرف حاصل تھا۔ تو حید میں تقریر کرتے تھے۔ زہدو عبادت میں شہور تھے۔ 1948 ھ میں وصال فر مایا اور مقام مرد میں مزار زیارت گا و خاص و عام ہے۔

20- ابو سعید بن اعرابی علیه الرحمة: - آپ شِیْخ زمانہ اور امام وقت اور مشہور صوفی گزرے ہیں۔ زہد میں یگانہ اور صاحب احوال تھے۔

03-ابوالقاسم بن عبدالله اجرى عليه الرحمة: - آپُعراق كِ جليل القدر بزرگ اور صاحب احوال تقديم بن عبدالله اجرى عليه الرحمة : - آپُعراق كِ عليه الرحمة من احوال تقديم بيان كئي من برجسة تقريرين كيس اور حقائق ومعارف بيان كئي من من ارزيارت گاوخلائق ہے۔

10-الشیخ خواجه ابوالفیض شاه محمد خالد وجودی القادری علیه الرحمة: المعروف خالد بن جان نثاریار جنگ ابی الیل آپ کا شار اُمت محمی آلی آپ کا اُن خاص اولیاء عظام میں ہوتا ہے جن کواللہ تعالی علم ظاہری و باطنی سے سر فراز فر ماکر ولایت کے درجہ کمال پر فائض فر مایا آپ گی میں ہوتا ہے جن کواللہ تعالی علم ظاہری و باطنی سے سر فراز فر ماکر ولایت کے درجہ کمال پر فائض فر مایا آپ گی ولادت 6 ررجب المرجب 1297 ہے مطابق 6 روسی مراز میں ہوئی ۔ اور وصال 11 رجمادی الثانی 1408 ہے مطابق 30 جنوری 1988ء کو ہوا۔ آپ کا مزار مبارک بارکس حیدر آباد میں آپ آپ کے پیر مرشد حضرت سید بادشاہ محی الدین وجود تی علیه الرحمہ کے گنبد کے جوار میں زیارت گاہ خاص و عام ہے۔ آپ کو 'ذرّا نواز' ' ' محبوب رحمانی' جیسے القاب سے یاد کیا جاتا ہے۔ ہزار وں مریدوں و وابستگان ملک و دیگر ممالک میں موجود ہیں۔ مجھمرید و خادم کو حضرت قبلہ سے فیضان طویل صحبت باسعادت حاصل ہے و دیگر ممالک میں موجود ہیں۔ مجھمرید و خادم کو حضرت قبلہ سے فیضان طویل صحبت باسعادت حاصل ہے

اورآپ نے شرف خلافت سے سرفراز فرمایا۔ آپ قرآن مجید و حدیث شریف پر گہری بصیرت رکھتے سے اورا صول حدیث و فقہ ادب و تصوف پر خاص دسترس حاصل تھا۔ آپ کوشعر وادب سے گہرالگاؤتھا۔ خالد خلص فرماتے۔ چنا نچہ آپ کا مجموعہ کلام'' خیالتان خالد'' حمد، نعت رسول ایک مقبت اولیاء غزلیاتِ عشق رسول، رباعیات، مثنوی، اردواور فارسی زبان میں ایک ضخیم مجموعہ ہے جوتو حید، طریقت، معرفت، اور حقیقت کے احوال سے بھرا ہوا ہے۔ آپ کا کلام سالکانِ حق میں مشعلِ راہ ہے۔ چنا نچہ آپ کیا ہماری کے متنوی میں مشعلِ راہ ہے۔ چنا نچہ آپ بابندی سے ہفتہ واری درس میں اپنا کلام خود بطور تعلیم سنایا کرتے تھے۔ آپ کا کلام تصوف کے ہر پہلوکی طرف رہنمائی فرما تا ہے چنا نچہ آپ کے کلام سے اِس رسالہ'' کشکولِ قادر بی' میں استفادہ کیا گیا ہے۔

### بسم اللدالرحمن الرحيم

كشكول قادرىيه

(QUADRI'S HAND BOOK)

باباول <sub>Vol-I</sub> صفت تو حبیر و صفتِ عشق

(THE ATTRIBUTES OF MONOTHIESM & DEVOTION)

حصہ چہارم Part VI

### مناجات

یریشان حال ہے امت کرم کر کملی والے آ تو کر کے دشکیری قعرِ ذلت سے بچالے آ

مدد کر جزتیرے پھرکون اب انکوسنجالے آ توانکی لاج رکھلے ہاتھ پکڑے کوسنجالے آ

محمر ﷺ ما موالے آخدا کی شان والے آ

عدو کی تیخ نے ہم کو کچھ ایسا کردیالبمل بڑھی ہے تابی اتنی مٹ گیا صبر وقرارِ دل

ہارے خوں کا بیاسا بن گیا ہے خنجر قاتل ہماری گردش قسمت نے ہم کو کردیا گھائل

محمر على نام والي آخداكي شان والي آ

سواتیرے بھلاہم کس کے آگے ہاتھ پھیلائیں بجز تیرے ہیں اب کون کس کے دریہ ہم جائیں

جو کھھ یانا ہوہم کوآستانے سے تیرے یا ئیں مدد کرصورتِ پژمردہ اپنی کس کو دکھلائیں

محمر على نام والي آخداكي شان والي آ

ہماری گمشدہ دولت وثروت سب عطا کردے جو پہلے تھی ہماری آ بروعزت عطا کردے

نہ توڑاب آس ہمکوفتح اور نصرت عطا کردے خدا کے واسطے اب صدقۂ رحمت عطا کردے

محمد ﷺ موالے آخدا کی شان والے آ

جوتوآ جائتونكبت ہمارى مارى مث جائے جوتوآ جائے توكلفت ہمارى سارى مث جائے

جوتو آ جائے تو وحشت ہماری ساری مٹ جائے جوتو آ جائے وظلمت ہماری ساری مٹ جائے

محمر ﷺ موالے آخدا کی شان والے آ

بناہے اسقدر بدتر یہ حال زار کیا کہنا نبوں حالت ہسب کی سد ابرار اللہ ایک کہنا

اُتارا دے تیرا دربار گو ہر بار کیا کہنا عطا کر صدقہ خالد کو سخی سرکار کیا کہنا

محمر على نام والي آخداكي شان والي آ

حضرت خالد وجودي

### تو حبير

وہم اور گمان سے بھی وراءالوریٰ ہے تو میں جانتا ہوں اتنا کہ میرا خدا ہے تو تیرا خیال میرے لئے باعث سکوں ہو دل کہ درد مند ہو اسکی دوا ہے تو تیرے ہی واسطے ہے مری زندگی وموت تو میرا آسرا ہے مرا مدعا ہے تو مستِ جنوں ہوں تیراغرض اور سے نہیں شوریدہ حال ہے میراجس کی صدا ہے تو یردوں میں تونہیں ہے خیالوں پر ہے جاب اہلِ نظر کے سامنے اک آئینہ ہے تو تیری تجلیات یہ موقوف ہے جہاں واے کھے جو دیکھنا ہراک جگہ ہے تو کیا کرسکے گا فدر تیری ناشناس حق سینوں میں مؤمنین کے آ کر بسا ہے تو عرشِ علاء یہ جلوہُ رحمٰن بن گیا فرشِ زمیں یہ صورتِ خیر الوریٰ ہے تو

بگانہ سب سے کردیا تیرے خیال نے عزت کے ہر خیال میں اک دارباء ہے تو

حضرت عزت صديقي

# 07- صِفْتِ تُوحِير

(Monothiesm an Attribute)

سوال: ''تو حید'' کے لغوی اورا صطلاحی معنوں کو واضع بیان کر و؟

جواب: "توحید" کے لغوی (Literal Meaning) معنیٰ متعدداشیاءکوایک کرناہے۔

لیکن اصطلاح صوفیه کرام میں'' توحید' کے معنی ''ایک کہنا اورایک دیکھنا''ہے۔

🖈 ایک کہنا: ایمان کے واسطے شرط ہے کہ ایمان مُبدامعرفت (پیچانِ قَلْ کا ذریعہ) ہے اور ایمان کیلئے "توحيز" لازمى ہے۔ بمصداق ۔ إنَّ مَا اللهُ إلها وَّاحِداً ۔ (بِشِك الله معبودِ واحد ہے۔ ايك ہے) ۔

🖈 ایک دیکھنا: پیمخصوص مقربین باتمکین کا مرتبہ ہے کہ اُن کو اپنے وجود بلکہ جملہ

موجودات (مخلوق) میں بجر ذاتِ خالقِ کائینات کچھنظر نہیں آتا۔اشیاء کونین (Universe) کو ایک دیکھتے ہیں۔ و حکدہ کلا شرِیک کہ فی الکو جُود کہ کے ممتاز مرتبہ سے سرفراز ہوتے ہیں۔ بقول ازساحتِ دل غبار کثرت رفتن بہتر کہ بہرزہ دُر وحدت سفتن مغرور تخن مشوکہ تو حید خدائے واحد بدن بودنہ واحد گفتن مغرور تخن مشوکہ تو حید خدائے واحد میں بودنہ واحد گفتن (ترجمہ): دل کی سکونیت سے غبار کثرت کا چلاجانا۔ بہتر ہے ہرطریقہ داہ میں وحدت کے موتی پرونا۔ تو حید خدا کے بیان میں مغرور بات مت کر۔ایک ہی دیکھنا ہوگانہ کہ صرف ایک ہی کہنا۔ اسی حالتِ یافت (State of vision) کو عرف صوفیہ میں تو حید از لی یا تو حید ذاتی یا تو حید اللہ کہتے ہیں۔ حضرات عارفین نے ہماری تعلیم و تفہیم کیلئے ''تو حید' کے اقسام بھی بعنوان مختلف منقسم فرمائے ہیں۔ حضرات عارفین نے ہماری تعلیم و تفہیم کیلئے ''تو حید' کے اقسام بھی بعنوان مختلف منقسم فرمائے ہیں۔ حضرات عارفین کے اقسام بھی بعنوان مختلف منقسم فرمائے ہیں۔ سوال 2: تو حیدالہی کے اقسام ، حضرات کے اقسام بھی بعنوان مختلف منقسم فرمائے ہیں۔ سوال 2: تو حیدالہی کے اقسام ، حضرات کی نظر میں کیا ہیں؟

جواب: حضرات محققین کا فرمودہ ہے کہ توحید رہِ العالمین کے حیار (4) مدارج ہیں۔

1-توحير شريعت 2-توحير طريقت 3-توحير حقيقت 4-توحير معرفت

ا<sub>]</sub> تسوحید شسریعت : عقلی نفتی دلائلِ برا بین (قدرتی نشانیوں وقوانین ) سے خدائے عظیم کوواحد (ایک)وقدیم جاننا۔

۲] توحید طریقت: مشهودِ طَن سے وجو دِ واجب الوجود (خالق) کا اثبات کرنا لیمنی ایک دیکھنا۔ ۳] توحید حقیقت: داپنے وجود کے ادراک کی الیم نفی کرنا کہ ستی حق کے سامنے تعینات ہستی فنا موجائے یعنی (فناء افعال وصفات وذات کے منازل طے کرنا)۔

ہ عدر ب و انصال (Proximitin کی معرفت : سالک کومقام فناسے عروج کے بعدر ب و و الجلال کا وہ قرب و انصال (Proximitin معرفت کے معدر ب و دوالجلال کا وہ قرب و انصال (Continuencer) حاصل ہوجس کو حیات سرمدی اور بقائے تھی کہتے ہیں۔

سوال 3: بعض صوفیه کرام کے لحاظ سے اقسام تو حید کون کونی ہیں؟ میں بعض میں نہیں سے دونتہ '' کی قتی

جواب: لبعض صوفیہ کرام نے فرمایا ہے کہ' توحید'' کی حیار تشمیں ہیں۔ تعلامت تعدد میں تعدید میں تعدید میں تعدید میں تعدد

1\_توحير ظلى 2\_توحير عينى 3\_توحير شهودى 4\_توحير وجودى

اوربعض نے مدارج توحید کو ۔۔توحید مثالی۔ د۔توحید استدلالی۔ د۔توحید حالی۔ 4۔توحید ذوالجلال کے نام سے ارقام فرمایا ہے۔ اور ہرایک نوع (قسم) توحید کی بکمال صراحت تعریف وتسطیر فرمائی ہے۔ اکثر صوفیہ محققین نے ''توحید' کے تین مدارج بتلائے ہیں۔

1-توحيد وجودى 2-توحيد هيقى 3-توحيد حكمى

1] توحيد وجودی (Existential Monothiesm): - وجودِ مطلق (Absolute Being) کوبالذّ ات (Real) ایک (واحد) جاننا، پیم تبه "وحدتِ مطلقه" ہے۔

2] توحید حقیقی (Factual Monothiesm): -ایک خدائے واحد کوایک (احد) کی حیثیت سے دیکھنا، پیمر تبد "احدیت الٰہی" ہے۔

[3 توحید حکمی (Infallible Monothiesm): کثرت شنے (Multipilicity) کو بحثیت اُجمال (Abstract) ایک (واحد) دیکھنا، به مرتبه ' وحدت' ہے۔

اس طرح بہلحاظ'' تو حید' اللّدربِ العزت کے علم کے بھی دواعتبار ہیں۔ 1] علم بسیط 2] علم مرکب 1] علم بسیط (Principle knowledge): کئی اشیاء کے متعلق اجمالی علم ہونا، اور تفصیل سے گریز (بچنا) کرنا، ''علم بسیط'' ہے، یہی توحید حکمی بھی ہے۔

2] علم مرکب (Compound Knowledge) ندایک (واحد) کوبھی کئی جہت اور متعدد جہتوں (Angles) سے در کھنا، بیمر تبہ 'واحدیت' بھی ہے۔

سوال 4: کیا تو حید کے متعلق تصریح وقتیج دشوار ہے تو پھر تو حید کی جو پچھ صراحت کی گئی وہ کیا ہے؟

جواب: بعض عارفین نے تو حید کے متعلق بیفر مایا کہ تو حید علم سینه (Unwritten Knowledge) ہے جس کو سفینه

(Books) سے تعلق نہیں ، نداُس کی تفصیل کی میدانِ تقریر میں تنجائش ہے۔ بقول ہے

هست نادانی درین ره علم نیست علم را بگذار نادانی یکیست

(ترجمه): نادانی ہے اس راستہ میں لاعلم ہونا علم کاراستہ چھوڑ نااور نادانی ایک ہی ہے۔

خلاصہ یہ ہے کہ'' توحید'' سرایا عرفان اور مخصوص کیفیتِ وجدانی ہے۔اُس کے اجمال کی تصریح

تفتی (Research) وقتی (Research) و شوار ہے۔ بلکہ محالات (Impossibles) سے ہے۔ جس قدر حضرات ِ صوفیہ کرام نے ''توحید'' کی صراحت (Clarify) فرمائی ہے وہ یا تواپنی دیدویافت (Vision) اور مقام و مدارج (مرتبہ) کے لحاظ سے یا پھرسائلین و مستر شدین (پوچھنے یا دریافت کرنے والوں) کی طلب و استعداد (Capacity) کے اعتبار سے ہے۔ ورنہ حق تو حید کی نسبت یہ شہوراور قدیم قولِ سعدی گاہے۔ اعتبار سے ہے۔ ورنہ حق تو حید کی نسبت یہ شہوراور قدیم قولِ سعدی گاہے۔ کا تراکہ خبر شدخبر ش بازنیامد

(ترجمہ)جب توجان لیا (کہ توحید کیا ہے) توخود سے بخبر ہوگیا (گم وفائیت چھاگئ)۔

گویا توحید مرتبۂ خالقِ ارض و ساوات، نہایت مقامات و غایت غایات ہے۔ اور بیمر تبہ مختقین اربابِ طریقت کو، اہلِ یقین و باصفا مردانِ خدا کو بارگاہِ احدیت جل جلالہ سے تفویض (عطا) ہوتا ہے جو صاحب ہمت واستقلال، اولوالعزم و پختہ خیال ہوتے ہیں کہ بغیر کسی پس و پیش کے، جبتوئے گئج وحدانیت معبود میں اپنی ہستی کونیست و نابود کرتے ہیں، تعلقاتِ موجودات سے محترز و مجرد (دور) ہو کرش جمالِ شاہد یک معبود میں اپنی ہستی کونیست و نابود کرتے ہیں، تعلقاتِ موجودات سے محترز و مجرد (دور) ہو کرش جمالِ شاہد یک (خدائے واحد) کے شوق و بیدار میں پروانہ وارجا نثاری کے ساتھ متاع کونین (اپناسب بھی) سے سبکدوش و دست بردار ہو کرزبانِ حال (Self- Evident) سے بکمالِ صدق عرض کرتے ہیں

قیمتِ خود ہر دو عالم گفتہ ً نرخ بالا کن ارزانی ہنوز (ترجمہ):اپنی قیمت دوجہاں کے برابر کہددیا۔ بیتو پھر بھی بہت کم ہےاور بھی زیادہ ہے۔

سوال4:موحدین کے لحاظ سے تو حید کے اقسام بیان کرو؟

جواب: چنانچ بعض موحدین کایه به بھی فرمودہ (بیان) ہے کہ' توحید' کی تین قسمیں ہیں۔ اول: '' توحید شرع' ، جواثباتِ وحدانیتِ حق تعالیٰ پرموقوف (Depend) ہے۔ دوم: '' توحید عقلی' جس کواثباتِ وجوبِ قِت اور فقی غیر اللہ سے تعلق ہے۔ سوم: '' توحید کشفی' جو وجو دِاثباتِ حِق کے اثبات برقطعی طور برمنحصر ہے۔ اربابِ طریقت و تحقیق

سنوم . '' تو خمیرِ ' کل بوو بو دِا آباتِ ک ہے۔ نے اِس دشوار مسئلہ کی تشریح ہماری ہدایت کیلئے کچھاس طرح فرمائی ہے۔

#### ارشاداتِ ارباب تحقيق

سوال 5: ''توحیدالهی'' کے متعلق ارشادات ارباب تحقیق بیان کرو؟

جواب: 01- ابواعباس فاسم بن محمد ستاری علیه الرحمة فرمایا: توحید کی تعریف یہ ہے کہ غیر خدا کا خطرہ بھی دل میں نہ لائے۔ ماسو کی اللہ کا خطرہ بھی دل میں نہ آئے۔ (کشف الحجوب)

02- **یحٹی بین معاذ علیہ الوحمۃ** نے فرمایا: توحید نوراور شرک نارہے۔ نورِتوحید جملہ سیّیات (گناہوں) کی تاریکی کوزائل (ختم) کرتا ہے۔اور نارِشرک بجائے حسنات، مشرکین کوخا کشرکرتی ہے۔ مٹی میں ملادیتی ہے۔ (تذکرۃ الاولیاء)

03- ابوبكر وراق على الرحمة في مايا: التَّوْحِيُدُ دُوُنَ الْجَبُرِ فَوْقَ الْقَدُر (ترجمه) توحيد، جر (Overbearence) كينج اور قدر (Freedom) كاوير سي يعني جروقدر كين بين بين (درميان) --

04- **ابوالقاسم جنید بغدادی** علیه الرحمة نے فرمایا: غایت توحید (توحید پرزیاده زور دینا) انکار توحید (توحید سے منحرف کردیتا ہے یعنی منافقت کا باعث ہوتا) ہے۔

(نفحات اللنس)

..... یہ بھی فرمایا: بندہ کا آخر،اول کی طرف لوٹ آئے، پس ویسا ہوجائے جیسا کہ ہونے کے بل تھا۔

۔۔۔۔ اور یہہ بھی فرمایا : کہ شریف وہ مخص ہے اور اس کا بلندمر تبہ ہے جس نے میدانِ تو حید میں جبتو کی۔ (طبقات الکبریٰ)

..... يه به به فرمايا: توحيد كى نسبت كياا چها قول ابو بمرصد بق رضى الله عنه كا به - سُبُحَانَ مَنُ لَّهُ يَحُمَلُ لِي خَمَلُ الله عنه كا به حَمْد الله عنه كَا بَهُ مَعُوفَةِ فَقِه سَبِيلًا الله مَعُوفَةِ الله بِالْعِجْزِ عَنْ مَعُوفَةِ (ترجمه) پاك به وه خدا جس فَ خُلق كويهداسته بتايا كم معرفتِ ق كيلته عجز (Submission) لازى ب-

05- ابوالعباس قصاب علیه الرحمة نے فرمایا : جب تک نمن اور تُو"باقی ہے،عبادت بھی باقی ہے۔ اور جب نمن وَوُ" باقی ہے،عبادت بھی باقی ہے۔ اور جب نمن وَوُ" اٹھ جائے تو نہ اشارت ہے نہ عبادت ہے۔ (یعنی جب تک خدا اور بندہ میں تمیز کرنے کا ہوش باقی ہے۔ اور جب تو حید کے انوار مست کردیں اور باقی ہے۔ اور جب تو حید کے انوار مست کردیں اور

### ہوش باقی نہ ہوتوا یسے مفلوک الحال شخص پرشریعت لا گونہیں )۔ (تذکرۃ الاولیاء)

66- **ابو عبدالله محمد بن یحییٰ** علیه الرحمة نے فرمایا: جس کے نزدیک مدح (نیک نامی) اور ذم (بدنامی) برابر ہیں وہ'' زاہد'' ہے اور جو فرائض کو اوّل وقت ادا کرتا ہے وہ'' عابد' ہے، اور جوگل کاموں کو الله کی طرف سے جانتا ہے وہ'' موحد'' (توحیدیر) ہے۔

کی طرف سے جانتا ہے وہ'' موحد'' (توحیدیر) ہے۔

07- على بن سهل الاظهر اصفهانى عليه الرحمة فرمايا: هقت توحيديه فريُبٌ مِنَ الطَّنُونِ بَعِيدٌ مِنَ الْخَالِقِ (ترجمه) توحيدازروئ طن (خيال كرفي كا عتبارس ) نزديك باور لطور هيقت (أسكادريافت كرنا) دورب (نفحات الانس)

08- حضو معى عليه الرحمة نفر مايا: أُصُو لَنَا فِي التَّوْحِيُدِ خَمْسَةُ اَشْيَاءِ. دَفْعَ الْحَدَثِ وَالْإِثْبَاتُ الْقَدَمِ وَ هِجُو الْآوُطَانِ وَ مَفَارِقَةُ الْإِخُوانِ وَ نِسْيَانُ مَا عَلِمَ وَ جَهِلَ \_ (ترجمه) بمارا وَالْإِثْبَاتُ الْقَدَمِ وَ هِجُو الْآوُطَانِ وَ مَفَارِقَةُ الْإِخُوانِ وَ نِسْيَانُ مَا عَلِمَ وَ جَهِلَ \_ (ترجمه) بمارا اصولِ توحيد پانچ (٤) چيزول پر ہے حدث (Incipience) ليمن خلوق كا دوركرنا، قدم (Native Places) ليمن حول جانا علام كا ثابت كرنا، وطنون (Native Places) كا چيوڙنا، بها يؤل سے جدا ہونا اور معلوم و نا معلوم كا بهول جانا \_ (كشف الحجوب)

#### 09- خواجه ابو بكر شبلى عليه الرحمة نفرمايا:

ا۔ اَلتَّوْحِيدُ حِجَابُ الْمُوَجِّدِ عَنُ جَمَالِ الْاَحَدِيَّةِ ۔ (ترجمہ)''توحید''،موحدکیلئے جمال احدیت (Devine Beneficence) سے جاب (بردہ) ہے۔

۲۔ فرمایا: جو شخص'' تو حید' کے ایک ذرّہ رپھی مطلع ہوا، اُس کے بوجھ کی وجہ سے ایک بیر پھل (Berry) مجھی اٹھانے سے عاجز رہا۔

۳- یہہ بھی فرمایا: جس نے اُس (اللہ) کواُسی کے ذریعہ سے ڈھونڈا، اُس کی'' توحید' درست ہے، اور جس نے اُس کواپنے نفس کے ذریعہ سے ڈھونڈا، اُس کی توحید درست نہیں۔ (طبقات الکبریٰ)
۲۰ میں ہمی فرمایا: جس نے مجاہدات کے ذریعہ سے حق کوتلاش کیا، وہ اپنے مطلب سے دور جا پڑا۔

اورجس نے حق کوحق کے ذریعہ سے تلاش کیا، وہ اُس تک پہنچا۔ (طبقات الکبریٰ)

10- ابوالقاسم ابراهيم محمد نصر آبادى عليه الرحمة فرمايا: اَلُجَمُعُ عَيُنَ التَّوُحِيْدِ وَ الْتَقُوعِيْدِ وَ الْتَقُوعِيْدِ وَ الْتَقُوعِيْدِ وَ الْتَقُوعِيْدِ وَ الْتَقُوعِيْدِ وَهُوَ اَنْ يَّكُونَ الْعَبُدُ فَانِياً لِلَّهِ تَعَالَىٰ يَرَى الْاَشْيَاءِ كُلُّهَا بِهِ وَلَهُ وَ اِلَيْهِ وَ مِنْهُ. ( التَّقُوقِةُ التَّجُويُدِ وَهُو اَنْ يَّكُونَ الْعَبُدُ فَانِياً لِلَّهِ تَعَالَىٰ يَرَى الْاَشْيَاءِ كُلُّهَا بِهِ وَلَهُ وَ اِلَيْهِ وَ مِنْهُ. ( تَرَجمه) جَع (اجمال ليمن وحدت) عين توحيد (Monotheism) ہے۔ اور تفرقہ (کثرت) تج يد

(وحدت) کی حقیقت ٔاوروہ یہہ کہ بندہ اللہ تعالی کیلئے ایبافانی ہوجائے کہ کل چیزوں کو اُسی (اللہ) کے ذریعہ سے، اُسی کیلئے، اُسی سے اور اُسی کی طرف دیکھے اور جانے۔ (طبقات الکبریٰ)

11- **ابو مغیث حسین بن منصور** علیه الرحمة نے فرمایا: جس کوتو حید کے انوار مست کردیتے ہیں اسکو تجرید کے بیان سے روک دیتے ہیں اور جس کو تجرید (وحدت) کے انوار مست کردیتے ہیں وہ تو حید کے حقائق زبان پرلاتا ہے۔ کیونکہ جو باتیں دل میں چھپی ہوتی ہیں اُسکومست ہی بیان کرتا ہے۔

.....اوريه بھی فرمایا: اَوّلُ قَدَمِ فِی التَّوْحِیُدِ فَنَاءَ التَّفُرِیُدِ (ترجمہ) توحید میں پہلاقدم تفرید (کشف الحجوب) کافٹاکرنا ہے۔

12- شیخ علی بن الهتی علیه الرحمة نفر مایا: التَّوْحِیُدُ فَوُقُ الْمَعَادِ فِ (ترجمه) توحید (Monotheism) معارف (Gnosis) یعنی "بیچان" سے بالاتر ہے۔ (طبقات الکبری)

13- شیخ عبدالرحمن طفسونجی علیه الرحمة نے توحید کی تعریف فرمائی۔ اَنْفَعُ الْعُلُومُ الْعِلْمُ التَّوْحِید کی تعریف فرمائی۔ اَنْفَعُ الْعُلُومُ الْعِلْمُ التَّوْحِیْدِ۔ (ترجمہ) سب سے زیادہ فائدہ مند عبودیت (Servatude) کے احکام ہیں، اور سب سے اعلی اور برتر'' توحید'' کاعلم ہے۔ (طبقات الکبری)

14- شيخ احمد بن الحسين رفاعى عليه الرحمة فرمايا: اَلتَّوْحِينُهُ وِجُدَانٌ تَعُظِينُمُ فِي اللَّهِ عَنِ التَّعُظِينُ وَالتَّشُبِيهِ \_ (ترجمه) "توحيد" قلب (دل) ميں الي تعظيم پائے جانے كانام جوتعطيل (خداك معطّل سجھنے) اورتشيهه (خداكوكس چيز سے مشابہ سمجھے) سے بازر كھے۔

.... يَبْحَى فرمايا: لِسَانَ التَّوُحِيْدِ يَدُعُوا اللَى لَإِثْبَاتِ وَالْحُضُورِ ـ (ترجمه) توحيد كى زبان اشاتِ

(Omni Presence) اورحضور (Affirmation) کی طرف بلاتی ہے۔ (طبقات الکبریٰ)

5- مرشديب حرالعلوم علامه مولينا محمد عبدالقدير صديقى حسرت عليه الرحمة نے فرمايا: "توحير" ذات واجب (الله جل جلاله) كويگانه بجھنے كانام ہے۔ اور ممكن (بنده) كى احتياج ذاتى (Absolute Indigence) كامنكشف (Revealed) ہوجانا "فنا" كہلاتا ہے اور قَيُّوُم ذو الْجَلالُ كے ہرامركے بالدّ ات ہونے كا پتے چل جانا" حجلّى "(Refulgence) كنام سے موسوم ہے۔ بالجملة "توحيد" جانا ہے "فنا" نسبت اللہ اللہ كا پالینا ہے۔ اللہ اللہ کا پالینا ہے۔

#### تعارف ارباب تحقيق

01- ابو عبدالله محمد بن یحی علیه الرحمة: - آپُ اصل بغداد کے ہیں کیکن رملہ میں قیام کیا اور دشق میں عرصہ تک رہے ۔ ذوالنون مصریؓ کی صحبت سے مستفیض ہوئے اور بزرگوں کے بھی جلیس (ہمنشیں) اور ہم سفر رہے ۔ کاملین میں آپُ کا شار ہوتا ہے اور شام کے مشہور شخ محمد بن داؤدر قی آپُ کے پیر تھے۔

02- علی بن سهل بن الاظهر اصفهانی علیه الرحمة: خراسان کے مشہور شخ محمد بن یوسفؓ کے

شاگر داورا بوتر اب بخش کی صحبت سے مستفیض ہوئے ، زمد ونجرید میں ایگانہ تھے۔

03 ابوالقاسم ابراهیم بن محمد نصر آبادی علیه الرحمة: خراسان کے بلیل القدر شخ اورامام طریقت تھے۔ پیدائش مقام نیشا پور ہے۔ علوم ظاہری میں بھی علامہ وقت تھے۔ بیدائش مقام نیشا پور ہے۔ علوم ظاہری میں بھی علامہ وقت تھے۔ بیدائش مقام بیشا پور ہے۔ علوم آپ کی صحبت سے فیض یاب ہوئے 366 یے ویس وصال ہوا۔

### معرفت

# 7-1- معرفت (پیجان)

(Gnosis or Recognization)

سوال 6: "معرفت" كے لغوى معنى اورا صطلاحى معنى ميں كيا كوئى فرق ہے؟
"معرفت" كے لغوى (Literal) معنى "كيچان" (Recognization) ہے كيكن اصطلاح صوفيه ميں "معرفت" أس مقام ارفع واعلے كانام ہے جوسالكين كو بعد حصولِ مرتبة تمكينِ كامل بارگاه مبداء فياض (اللّدربعزت) سے مرحمت وتفویض (عطا) ہوتا ہے۔

سوال 7: معرفت تشبيه اورمعرفت تنزيه كمتعلق صراحت سے بيان كرو؟

جواب بحققین اربابِ طریقت نے یہ بھی فرمایا کہ''معرفت''ربّ العرِّ ت دو(۲) نوع (قتم) پر نقسم ہے۔ 1۔معرفت رسمی (تشیبہہ) 2۔معرفت بالکنہہ (تنزیہ)۔

[1] معرفتِ رسی (Superficial Gnosis): معرفت جو کہ عارفین ادراکِ حقیقت (Factual Perception) کے واسطے انوارِقدرت بیچوں و بیچوں و

### وَ فِي كُلِّ شَئِي لَهُ آيَةٌ تَدُلُّ عَلَىٰ إِنَّهُ وَاحِدُ

( ترجمه ) اور ان جمله اشیاء ( مخلوق ) میں اُسی کی نشانی ہے۔ اس بات کی گواہی ہے کہ اُن کا خالق ایک ہی ہے۔ اس بات کی گواہی ہے کہ اُن کا خالق ایک ہی ہے۔ اس حثیت سے موجودات (Creation) کا ہراک ذرہ ہاں کا کرشمہ اور اُسکی قدرتِ لا متناہی کا آئینہ نظر آتا ہے۔ اور مخلوقاتِ کائینات وجو دِ واجب الوجود (حق تعالی ) کے شاہدِ عادل معلوم ہوتے ہیں۔ اس طرح مخلوقات کے آئینہ میں معرفت یا شہو دِ الہی کوصوفیہ کرام محرفت تشہیہ معلوم ہوتے ہیں۔ اس طرح مخلوقات کے آئینہ میں معرفت یا شہو دِ الہی کوصوفیہ کرام میں معرفت تشہیہ کہتے ہیں، جومکن ہے۔ فجو ائی (جیسے کے ارشاد ہوا)۔

اِنَّ فِی خَلُقِ السَّمُوٰتِ وَالْاَرُضِ وَاخُتِلَافِ الَّلَيُلِ وَالنَّهَارِ لِأَيَاتٍ لِلُولِی الْکَارُ فِ وَاخْتِلَافِ الَّلَیُلِ وَالنَّهَارِ لِأَیَاتٍ لِلُولِی الْکَارُتِ اللَّهُ اللْمُلْمُ الللْمُولِي اللَّهُ الْمُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ ال

[2] معرفت بالکئہ۔ (Factual Gnosis): اِس معرفت سے مرادادراکِ حقیقتِ احدیت اللی جل جلالہ ہے جو بمصداقِ خبر حَتی مَعَوِ فَتِکَ ۔ (تم نہیں ادراکِ حقیقت کو بینی سکتے جیسے کہ اُس کا حق مِی اِسکی پوری معرفت کنہہ محالات بلکہ ناممکنات میں سے ہے۔ اسلئے بجز اِسکے چارہ نہیں کہ زبانِ بھدادب اپنے بجز کا قرار کرے۔ چیرت زدہ عقل کے ساتھ اپنی نارسائی کا اظہار کرے۔ پس یہہ ہمارا' جُر'' ہی معرفت ہے، کیونکہ ادراک سے عاجز ہونا بھی ادراک ہی ہے۔ اور یہی حضرت صدیق اکروضی اللہ اسکا عین معرفت ہے، کیونکہ ادراک سے عاجز ہونا بھی ادراک ہی ہے۔ اور یہی حضرت صدیق اکبروضی اللہ

عنه كاارشاد بهى ٢- ألْعِجْزِ عَنُ إِدْرَاكِ إِدْرَاك.

سوال 8: معرفتِ تنزيدالهي كے متعلق عارفين كے مختلف نظريات كيا ہيں؟

جواب: ذات حق سجانه کوتمام قیود، تمام نقائص امکانیه وعیوب مخلوقات سے پاک سجھنا 'شان تنزیہ' کہلاتا ہے۔
ہے۔لہذا ''معرفتِ تنزیہ' ناممکن اور محالات سے ہے کیونکہ اُس کا ذات الہی پراطلاق (تعلق) ہے۔
چنانچ بعض عُر فا (عارفین) نے علم میں اظہارِ جہل (Ignorence) اور عجز (Submission) کیا اور فرمایا: اِس امر
(بات) کا عجز ظاہر کرنا کہ ذات حق احالہ اور اک (Perception) سے خارج (باہر) ہے، یہہ خود عین اور اک (معرفت) ہے، کیونکہ غیر ممکن اور محال کو محال سجھنا ہی عین علم ہے۔اور بعض عرفا (عارفین) بیہ جان کر کہ ذات حق احالہ اور اک وعمل وہ گئے۔ بہر حال ایک ''خاموش' ہے، دوسرا'' من اظہارِ عجز' کر رہا ہے۔ 'اظہار عجز' کرنے والا آ زمودہ کار ( تج بہکار ) ہے۔اس لیئے بنسبت خاموش رہنے والے کے حق تعالیٰ کوزیادہ جانے والا ہے۔

جب بی خیرا که حسب استعداد عین نابته کلی حق ہوتی ہے تو متجلی (دیکھنے والا) مرآت حِق (آئینہ ق) میں اپنی صورت کے سوا کچھ نہیں دیکھا اور ہرگز دیکھ بھی میں اپنی صورت کے سوا کچھ نہیں دیکھا اور ہرگز دیکھ بھی نہیں سکتا۔ ہاں اسکوا تناعلم ضرور ہے کہ وہ حق میں خودکو دیکھ رہا ہے۔ جیسے ہم آئینے میں اپنی صورت یا دوسروں کی صورتیں دیکھتے ہیں ہرگز نہیں ۔ آئینہ اگر نظر آجائے تو وہ آئینہ نہ ہوا بلکہ شیشہ کا کھول ہوا۔

سوال 9: ۔ صراحت کے ساتھ بیان کرو کہ شہود ومعرفتِ حق بالد ّات اور بلا واسطہ صرف اور صرف حضور خاتم النبین محرصتی اللہ علیہ وسلم کے لئے خاص ہے؟

جواب: - بیشهود (Witnessing) ومعرفت (Recognisation) والقاء (Inspiration) بلا واسطه (Direct) بلا واسطه (Exclusive) والقاء (Inspiration) بلا واسطه (Exclusive) مبالدٌّ ات (Absolute) صرف اورصرف خاتم الرَّسل محمصلی الله علیه وسلم کو ہے جواُن سے خاص ہے الله الله علیه وسلم کے دوسرے انبیاء اور اولیاء جود کیھتے ہیں وہ مشکوٰ ہ خاتم الانبیاء والرسل (نورِمحمدی یا آئینہ محمدی) سے دکھتے

ہیں۔ خاتم النبین اگرچہ وجود خارجی میں (پیدا ہونے کے لحاظ سے) متاخر (آخر) اور بعد ہیں، مگراینی حقيقت وروحانيت كي وجرسے يهلے بي سے موجود بيں۔ بمصداق كُنتُ نَبيًّا وَ آدَمُ بَيْنَ الْمَاء وَالطِّين \_ (حدیث) (ترجمه) میں اُس وقت بھی نبی تھاجب آ رمٌ یانی اور مٹی (آب ورگل) میں تھے یعنی موجود و بیدانه ہوئے تھے۔اوریہہ بھی کہ خاتم الانبیاء، خاتم الاولیاء ہیں جواُس وقت بھی'' ولی'' تھے۔ آ یے ایک کی ولایت، وصف عبودیتِ (بندگی ) سے ہے جوازلی و دائمی ہے۔ تمام دوسرے اولیاء اُس وقت''ولی'' ہوتے ہیں (ولایت پر فائز ہوتے ہیں) جبکہ شرائط ولایت کی تکمیل کریں۔وہ شرائط کیا ہیں؟اللہ تعالیٰ کے جن اخلاق و اوصاف سے اُس کا'' ولی ومحبوب' (محرصلی الله علیه وسلم)''حمید'' کے اِسم سے مسمیٰ (جانا جاتا) ہے، متصِف (Described) موجا كيل -ارشادِرب العرّ ت بهي بي العربي العر 35)۔ (ترجمہ) اورتقرب حاصل کرواُس کی بارگاہ میں وسیلہ (ذریعہ) ہے۔ اِس ارشادِ باری تعالیٰ کے فردِ اعلى و برزخ گير احضرت محصلي الله عليه وسلم هي بين \_لهذا خاتم الا ولياءمحمه صلى الله عليه وسلم كا مظهر جو''ولي وارث'' ہے، وہ اپنی فنائیت ومظہریت کی وجہ بظاہر اصل ومعدن (Factual Source) رسول صلی اللہ علیہ وسلم سے لیتا ہےاور تمام مراتب کا مشامدہ (Witness) کرتا ہے، وہ تومظہرِ ختم ولایت (محمدٌ) کی ایک نیکی ہے، نیکیوں عَ مُصلِّى اللَّهُ عليه وَاللَّهُ كُومِ عَني مِ وَانَّدَ عَلَي مِ وَاللَّهُ يُعُطِّيُ. (حديث) (ترجمه) الله تعالى دیتا ہے اور محرصلی اللہ علیہ وسلم قاسم (تقشیم کرنے والے) ہیں۔ آپ مقدم جماعت، پیشوائے انبیاء واولیاء ہیں اور باب ( درواز ہ ) شفاعت (Intercession) کے کھو لنے میں سید اولا دِ آ دم ہیں۔ پیخدائے تعالیٰ کافصلِ خاص ہے جواور دوسرے انبیاء کوعام نہیں۔ بقول حسرت صدیقی رحمۃ اللہ کے کہ ہے نہ اٹھا ہے نہ اٹھے گا کبھی یہ بیج سے بردہ تو اُے نورِ خدا بیشک جاب روئے وحدت ہے سوال10: کیا'' قلب''جسم کے لئے مرکز حیات ہے؟ اور صوفیہ کرام کے پاس قلب مومن کے کتنے اقسام مانے جاتے ہیں؟

جواب:۔یہہ بات واضح ہے کہ قلب کے معنی اُلٹنے اور بدلنے کے ہیں۔دل کو اِس لئے'' قلب'' کہتے ہیں کہ

جسم میں قلب مرکزِ حیات (Centre of Life) ہے۔ جانور، ملائک (فرشتے) ایک ہی حالت میں رہتے ہیں اور اُن پر ایک ہی حالت میں رہتے ہیں اور اُن پر ایک ہی شم کی بخلی ہوتی ہے۔ یہ تقلُّب لیعنی مختلف حالتوں میں متغیر (variable) ہونا انسان سے خاص ہے۔ کُ لَّ یَوُم هُ وَ فِی شَانِ \_ (سورہ رَحمٰن - آیت 25) \_ (ترجمہ) اُس کی ہردن ایک بی شان ( بجلی ) ہے، کا مظہر (Manifest) انسان ہی ہے۔ لہذا قابلِ اعتبار قلب، عارف کا قلب ہے۔ صوفیہ کے پاس قلبِ انسانی تین طرح پر ہیں۔

ا] منیب (تائب منیب (تائب Pentinent): "قلب منیب وه قلب ہے جو باوجود غیبت (Unseen) کے رحمٰن سے ڈرتا ہے۔ اُس کے جلال سے مرعوب ومتاثر ہوتا ہے بمصدات مَن خَشِم الرَّحُمٰنَ بِالْغَیْبِ وَ جَآءَ بِعَدُرتا ہے۔ اُس کے جلال سے مرعوب ومتاثر ہوتا ہے بمصدات مَن خَشِم الرَّحُمٰنَ بِالْغَیْبِ وَ جَآءَ بِعَدُرتا ہے اور رجوع کرتا ہوادل قلب بِعَدْب مِن بِن سے توبہ بیدا ہوتی ہے۔ خطراتِ نیک ظاہر ہوتے ہیں۔ تقوی ، ریاضت اور عبادت اُس کی صفت ہوتی ہے۔

7] قلب سلیم (پاک Healthy): - یقلب حتِّ غیرالله، طلب غیرالله سے محفوظ رہتا ہے۔ ادراک عبدورت (معرفتِ عبدورب) طلبِ علم وعرفان اور شوقِ سلوک إلی الله سے مالا مال رہتا ہے۔ بمصداق ۔ يَوْمَ لَا يَنْفَعُ مَالٌ وَّلا بَنُوْنَ و إلّا مَنُ اتَّى اللهُ بِقَلْبٍ سَلِيْمٍ. (سورة الشعرآ يت 88) ـ (ترجمه) أس ون كه نه مال كام آئے گانه اولادكام آئے گی مگر جواللہ کے پاس قلبِ سلیم لائے گا۔

س] قلب شهيد (اكمل Perfect): يقلب نعمت ساعت وشهو دِ باطنی سے متاز ہوتا ہے اور كلام شهود (معرفت) حق سے سرفراز ہوتا ہے۔ بمصداق إنَّ فِی ذٰلِکَ لِـذِ حُـریٰ لِـمَنُ كَانَ لَهُ قَلْبُ اَوُ الْقَی السَّـمُعَ وَ هُـوَ شَهِيدٌ. (سورة ق آيت 37) \_ (ترجمہ) اُس ميں يادد ہانی ہے جس کے سينے ميں دل ہواور السَّـمُعَ وَ هُـوَ شَهِيدٌ. (سورة ق آيت 37) \_ (ترجمہ) اُس ميں يادد ہانی ہے جس کے سينے ميں دل ہواور السے كان جھادے اور دود كھا ہو۔ ایسے عارف كو ہمیشة 'دوام حضور''رہتا ہے۔

سوال 11: قلبِ عارف كي وسعت اورتجليات الهي كي سائي كي متعلق واضح لفتكوكرو؟

جواب: قلبِ مومن عارف میں ہرطرح کی وسعت ہے۔ ہر جلی الہی کی سائی ( جلی گاہ) ہے۔ آ سان وزمین کسی

میں جمع تجلیات خصوصاً بخل الہی و ثانِ معبودیت کی تخبائش نہیں۔ بمصداق۔ لایسُعنی اُرُضٌ و کلا سَمَای ہُ وَ لاکُنُ یَسَعَ قَلُبُ عَبُدٍ مُوْمِنِ (حدیث) (ترجمہ) نہ زمین مجھے ماتی ہے نہ آسان مگرمون کادل مجھے ماتا ہے۔ چنا نچہ بایزید بسطا می علیہ الرحمۃ فرماتے ہیں، ''اگر عرش اور عرش کے دائرہ میں جو پچھ ہے دس کروڑ باردلِ عارف کے گوشے میں آ جائے تو اُس کواحساس بھی نہ ہوگا''۔ اِس معنی میں جنید بغدادی علیہ الرحمۃ فرماتے ہیں' حادث (بندہ) جب قدیم (رب) کے نزدیک ہوتا ہے، تو حادث کا پتا بھی نہیں رہتا، اور وہ قلب (دل) جوقد یم کوسالے بھلا حادث کو کیونکر موجودیائے گا''۔

چونکہ ق جل مجدہ (اللہ تعالی ) کے تجلیات انواع انواع (قسم قسم ) کی صورتوں میں ہوتے ہیں، لہذا قلب بھی بھی دسیع (Expanded) ، بھی تنگ (Narrow) ، مطابق تحبّی الٰہی کے ہوتا ہے۔ جو اُس پر تو اَفَکن (Reffulgent) ہو، قلبِ عارف کا کوئی حصہ اُس تحبّی سے خالی نہیں رہتا۔

سوال 12: اربابِ تحقیق کے مطابق مسکلہ معرفت کی تحقیق کے بارے میں گفتگو کرو؟ جواب: اربابِ تحقیق اِس مسکلے کی تحقیق یہ فرمائی ہے کہ اللہ تعالیٰ کی دو تحلیاں ہیں۔

1) شخبتی غیبی (Hidden Reffuigence) :۔ اِس سے مراد ذاتِ مقدسہ سے علم میں اعیان ثابتہ کا ظہور جس کوفیض اقدس کہتے ہیں۔اس بخلی میں استعداد کل بخلی علمی ہوتی ہے۔

2) مجلی شہادی (Appearant Refulgence) عالم شہادت وخلق میں اُس کوفیض مقدس کہتے ہیں۔ عالم خلق (Appearant Refulgence) میں بخلی اساءوصفات ہوتی ہے، جو تابع مجاہدہ بعنی تابع استعداداعیان ثابتہ ہوتی ہے۔ (Manefeslation)

یہہ بات بھی یا در ہنا چاہیئے کہ جب بخلی الہی ہوتی ہے تو قلب میں ماسوااللہ کی گنجائش نہیں رہتی ہے۔ جتنا دل؟ اتنی ہی بخلی ، جتنی گئجائش نہیں رہتی ہے۔ جتنا دل؟ اتنی ہی بخلی ، جتنی بخلی ، جتنی استعداد (Capacity) اُتنا ہی ظہور ، جتنی طلب اتنی عطا، جبیبا عقیدہ ویسا شہود (دیدار) اور جبیبا عبدویسار بے رب سے مرادوہ بخلی الہی ہے جس کے پُرتو (اثر) سے عبد کا ظہور ہوتا ہے۔

#### ارشادات ارباب معرفت و تحقيق

سوال 13: معرفتِ الهي كم تعلق ارشاداتِ ارباب تحقيق بيان كرو؟

- جواب:01- امير المؤمنين على بن ابى طالب رضى الدعنه نفر مايا: عُرَفُتُ رَبِّى بِفَسُخِ الْعَزَائِمُ (ترجمه) ميں نے اینے ربگواردول کے ٹوٹ جانے سے پہچانا۔
- اور يہہ بھی فرمایا: وَعَرَفْتُ مَا دُوُنِ اللهِ بِنُورِ اللهِ ِ اللهِ ِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَ
  - 02-امام جعفر صادق رضى الله عنه فرمايا مَنُ عَرَفَ اللهُ أَعُرَضَ مِمَّا سَوِى اللهِ اللهُ اَعُرَضَ مِمَّا سَوِى اللهِ (ترجمه) جس في الله كي يا الله كي الله كي الله كي الله كي الله كي الله كو بي الله كي اله كي الله كي الله
- 03- **اویس فترنی** رضی الله عند نے فرمایا: جس نے اللہ کو پیچان لیا، اُس سے کوئی چیز پوشیدہ (چیپی )نہیں رہتی۔ (تذکرۃ الاولیاء)
- 04 فضيل بن عياض عليه الرحمة في رمايا مَنُ عَرَفَ اللهِ حَقَّ مَعُرَفَتِهِ عَبَّدَهُ لِكُلِّ طَاقَتِهِ (رَجمه) جَسَّخُص فِي يَجِيانا ، أس في يورى طاقت اللهُ عَبادت كي (كشف الحجوب)
- 05- خواجه معروف کو خی علی الرحمة نے فرمایا: لازمی علامتیں عارفین کی یہ ہیں، اندیشہ (ربطو خوف) اُن کا اللہ کے ساتھ ہو۔ قرار (سکون) اُن کا خدا کے ساتھ ہو۔ مشغل (مصروف رہنا) اُن کا خدا کے ساتھ ہو۔ مشغل (مصروف رہنا) اُن کا خدا کے ساتھ ہو۔ (نفحات الانس)
- 06- **ابو محفوظ معروف به فیروز** علیه الرحمة نے فرمایا: اگرعار نول کے دل سے دنیا کی محبت نه کالی جاتی تو وہ طاعت کے کام ہر گزنہیں کر سکتے تھے۔اورا گرذرہ برابر بھی دنیا کی محبت اُن کے دلوں میں ہوتی توایک بھی سجدہ درست نہ ہوتا۔ (طبقات الکبریٰ)
- 07-ابو سليمان عبد الرحمن بن عطيه عليه الرحمة فرمايا: عارف وه بجس كى مراد (اميد) دونون جهانون كيليم ايك مورد بقول

چناں پرشد فضائ سینہ از دوست کہ فکر خویش گم شد از ضمیرم (ترجمہ): کچھالیااُسکی نورانیت سے سینہ بھر گیا کہ' اور زیادہ'' کی میرے دل کواُمید باقی نہیں رہی۔ اور یہ بھی فرمایا: عارف کے بچھونے (Bed) پر اللہ تعالیٰ وہ کشائش (Relief) کرتا ہے جو کھڑے ہوکر نماز کی حالت میں نہیں کرتا۔ (طبقات الکبریٰ)

#### 08- ذوالنون مصرى عليه الرحمة نفرمايا:

- 1] ''زاہد' بادشاہ آخرت کا ہے اور 'عارف' بادشاہ زاہد کا ہے۔
- 2] میر بھی فرمایا:عارف کاعمل میرے کہ ہرحال میں خدا کا ناظر (دیکھنے والا) ہو۔ (تذکرۃ الاولیاء)
- 3] یہ بھی فرمایا: پہلا درجہ عارف کا تخیر (Wonder) (حیرت) ہے بعدۂ افتقار (عاجزی) بعدۂ اتصال (نسبت) بعدۂ قرب (معرفت)۔
  - 4] فرمایا:عارف خوف زده هو،ستائش گر (تعریف کرنے والا) نه هو۔
- 5] فرمایا: اَلْعَارِفُ کُلُّ یَوُمِ اَخُشَعُ لِاَنَّهُ کُلَ سَاعَةٍ مِنُ الرَّبِّ اَقُوَبُ. (ترجمه)عارف برروز زیاده ڈرایاجا تاہے اس لیئے کہ برساعت (گھڑی) حق کے ساتھ زیادہ قریب ہوتا ہے۔
- 6] فرمایا: حَقِیُقَهُ الْمَعُوفَةِ إِطَّلاعُ عَلَى الْاَ سُرَادِ الْحَقِّ بِمُوَاصِلَةِ لَطَائفِ الْاَنُوَادِ (ترجمه) حقیقتِ معرفت اسرارت سے آگاہ ہوناہے، لطائف وانوار کے حاصل ہونے کے بعد (کثف الحجوب)
- 99 خواجه سری سقطی علیه الرحمہ نے فرمایا عارف آفتاب (سورج) صفت ہے کہ تمام عالم پر چمکتا ہے، اور زمین صفت ہے کہ جملہ موجودات (مخلوق) کا باراُٹھا تا ہے، اور آب نہاد (پانی فطرت) ہے کہ سب کوسیراب کرتا ہے۔ اور آتش رنگ ہے کہ عالَم کوروشن کرتا ہے۔ (تذکرة الاولیاء)

اوریہ بھی فرمایا: زاہد کواپنی ذات کے ساتھ مشغول ہونا اچھانہیں ، عارف کواُس کی ذات کے ساتھ مشغول ہونا اچھانہیں ا اچھاہے۔ (نفحات الکبریٰ)

#### 10- **با يزيد بسطامي** عليه الرحمة نے فرمايا:

1] ''عارف'' وہ ہے جوخواب میں بھی خدائی کود کیھے۔ بقول ہے خوشا آل دم کہ استغنائی ہستی فراغت بخشد از شاہِ وزیرِم

(ترجمه)مبارک ہو کہ میرا وجود اِستغنائے حق سے ہے۔ بے فکری بخشی شاہ کا نائب ہو گیا۔

2] یہ بھی فرمایا: کمتر درجہ عارف کا بیہے کہ صفاتِ حق اس میں ہوں۔

3 فرمایا: دنیا، اہل دنیا کے واسطے غرور درغرور ہے، اور آخرت، اہل آخرت کے واسطے سرور در سرور ہے، اور آخرت ہاللہ معرفت کے واسطے نور در نور ہے۔ ( تذکرة الاولیاء)

4] فرمایا:علامت عارف کی خلق سے فرار (بھا گنا) اور خاموش رہنا ہے۔

5] اوريج هي فرماياك أن تَعُرَف حَرَكَاتِ الْخَلْقِ وَ سَكَنَاتِهِمْ بِالله.

(ترجمه)عارف وہ ہے کہ خلق (مخلوق) کے حرکات وسکنات کو جانے کہ وہ حق کی طرف سے ہیں۔ (کشف الحجوب)

11- منصور بن عمار عليه الرحمة فرمايا: انسان النان عارف "موتاج ، ياخدا كا -جوالنا

(نفس)''عارف''ہوتا ہےاُسکا شغل (Being Busy) مجاہدہ (Struggle) ہوتا ہے،اور جوخدا کا''عارف''ہوتا

ہےاً س کاشغل طلبِ رضائے حق ہوتا ہے۔ (فلحات الانس)

11 ابر اهيم خازديه عليه الرحمة كالرشادي: الْعَادِفُ مَنُ جَعُلَ قَلْبَهُ لِمَوُلَاهُ وَ جَسَدَهُ لِخَلْقِهِ \_ (ترجمة) عارف وه بحب كادل ق كساته ، اورجسد (جسم) " فلق" (مخلق) كساته ، ووجسلا في المحارف) (عوارف المعارف)

13- عبدا الله بن مالك عليه الرحمه فرمايا: اَلْمَعُرِفَةُ اَنُ لَا تَعَجُّبَ بِشَيْئِي (رَجمه) ''عارف'' وه ہے جس كوكس چيز سے تعجب نه ہو۔ (كشف الحجوب)

14- محمد بن واسع عليه الرحمة نفر مايا: جس نه الله كويج إناوه كلام ( گفتگو ) كم كرتا ہے اور ہميشه حيرت (مشاہدہ) ميں رہتا ہے۔ ( كشف الحجوب )

### 15 ابوالقاسم جنيد عليه الرحمة ففرمايا :معرفت كي دوسمين بير-

### [1] معرفت تعارف [2] معرفت تعريف [

1] معرفت تعادف: (معرفت ربَّ) کی صفت ہے کہ خوداً سے (خداکو) پیچاننا (خداکا مشاہدہ کرنے کا احساس)۔

2] معرفت تعریف : (معرفت نفس): اُس کو کہتے ہیں کہ اُس کو (خداکو) شناسا کرنا اپنے لئے (پیاحساس کہ خدا مجھ کود کیور ہاہے)۔

🖈 اوریہ بھی فرمایا: خدا کے ساتھ مشغولیت کو''معرفت'' کہتے ہیں۔

﴿ يَ يَصَافِر مايا: مَنْ عَلِمَ الْأَشْيَاءَ بِ اللهِ فَرُجُوعُهُ فِي كُلِّ شَيءٍ إِلَى اللهِ (ترجمه) جوتمام چيزول کوالله (کی معرفت) سے جانتا ہے تو ہرام (کام) کووہ الله کی طرف منسوب کرتا ہے۔ (کشف الحجوب) 16۔ خواجه ابو بکر شبلی علیه الرَّحمة نے فرمایا:

1]''عارف''نهاینے غیرکود کھتا ہے نہاینے غیر کا کلام زبان پرلا تاہے، نہاللہ کے سوااورکواپنا نگہبان پا تاہے۔

2] پیجھی فرمایا: نهمُرید کووقفه (اطاعت میں) نه عارف کوعلاقه (غیرحق سے)، نه عاشق کورگلا (جفامیں)، نه

صادق کودعویٰ (صدافت میں ) نہ خا کف کوقر ار (سکون )، نہ مخلوق کواللہ سے فرار (غفلت ) جائز ہے۔

3] يَرُهَى فرمايا: ٱلْمَعُوفَةُ الْعِجُوزِ عَنُ ٱلْمَعُوفَةِ (ترجمه) "معرفت "عاجزر منابى معرفت ب، (كشف الحجوب)

17- ابوالعباس قصاب عليه الرحمة في شخ ابوسعيد سفر مايا الرخم ميكوئي كم كه خدا كو بهجانة موتو

'' نه كهوكه پهچانتا مول كه يه شرك ہے اور نه كهوكه بين پېچانتا كه يه كفر ہے۔ بلكه بيكهوكه عَرَّفُنا اللهُ تَعَالَىٰ ذَاتَهُ

بِفَصٰلِهِ \_ (ترجمه)الله تعالى نے اپنی ذات کی معرفت اپنے فضل ہے مجھ کودی' \_ ( تذکرۃ الاولیاء )

18- ابو عبدالله محمد بن احمد بن حمدان عليه الرَّحمة نِفر مايا: معرفت كانورقلب مين هر گزراخل نهين موسكتا تاوفت كه الله تعالى كو هرچيزيرترج نه دے ـ (طبقات الكبرى) ـ

19- **ابو عبدالله محمد بن عبدالخالق** عليه الرّحمه نے فرمايا: ' زہد' کی مشقت جسم پراور' معرفت' کی قلب برہوتی ہے۔ (طبقات الکبرائی)

20- ابو سعید احمد بن عیسی خواز علیه الرحمة نے فرمایا: عارفین الله تعالی کے خزانه ہیں۔ جن میں الله تعالی نے علوم غریبہ (Wonderful Information) اور اخبار مجیبیہ (Strange Knowledge) اوانت رکھے ہیں۔ اُن میں وہ ابدی (Eternal) زبان سے تفتگو کرتے ہیں۔ اور ازلی (Perpetual) زبان میں خبریں بیان کرتے ہیں۔

﴿ اور فرمایا : عارف کاسکوت (خاموثی) شبیج (حمدالهی) ہے۔ اُس کا کلام نقدیس (اللہ تعالیٰ کی بڑائی) ہے۔ اُس کی نیند ذکر (الهی) ہے اُس کی بیداری نماز ہے کیونکہ اسکی ہرسانس مشاہدہ اور معائنہ پرنگاتی ہے۔ ﴾ اور یہ بھی فرمایا: اللہ تعالیٰ سے دور و ہ خض ہے جومعرفت وقربت کا دعویٰ کرے۔ (طبقات الکبریٰ) ﴾ 21۔ شبیخ ابو عصر بن صر زوق علیہ الرحمۃ نے فرمایا: جملہ مخلوق، ذرہ سے لے کرعرش تک اُس (اللہ) کی معرفت کی متصل (دامین (داستے) اور اسکے ازلی (قدیم) ہونے پر مستقل دلیس ہیں اور کل ہستیاں اُسکی وحدانیت کی بوتی ہوئی زبانیں ہیں۔ اور سارا عالم ایک کتاب ہے جس کے حروف کو مبصر (بیان کرنے والا) اپنی بصیرت کے اندازہ سے پڑھتے ہیں۔ (طبقات الکبریٰ)۔

22۔ شیخ علی بن و هب بخاری علیه الرحمة نے فرمایا: الله تعالی کی معرفت ایسی بھاری ہے کہ عقل سے حاصل نہیں ہو تکتی، بلکہ اُسکی اصل شرع سے اقتباس (Derive) کی جاسکتی ہے۔ بعدۂ قرب کی مقدار سے حاصل نہیں ہو تکتی، بلکہ اُسکی اصل شرع سے اقتباس (Derive) کی جاسکتی ہے۔ بعدۂ قرب کی مقدار سے صمدانیت (بے نیازی) تک پہنچ کر اُس نے آ رام لیا۔ دوسرے گروہ نے اس کو" قدرت" کے ذریعہ سے بہچانا اس لئے وہ حیرت زدہ ہوگئے۔ تیسر کے گروہ نے اُس کی عظمت سے بہچانا، اس لئے وہ دہشت کے پاؤل پر کھڑ ہے ہو گئے اور تقینی طور پر سمجھے کہ ہر گز کوئی اس کی ذات کو پانہیں سکتا۔ چو تھے گروہ نے ناہ الوہ بیت پاؤل پر کھڑ ہے ہو گئے اور تقینی طور پر سمجھے کہ ہر گز کوئی اس کی ذات کو پانہیں سکتا۔ چو تھے گروہ نے اُس کو بہچانا، پس وہ کیفیت ماہیت (مخلوقیت) سے پاک ہوئے۔ پانچویں گروہ نے اُس کو اس کی خور کے بہچانا، اس کی مصنوعات کے ذریعہ بہچانا اور اُسکی نادر (Wonderful) صنعتوں (کاری گری) سے اسکی طرف راہ پائی اسکی اسکی ایجاد وصنعت میں مشاہدہ (witness) کیا۔ چھٹے گروہ نے اُسکوتکوین (مخلوق ) کے ذریعہ سے بہچانا، اسلئے اسکی ایجاد وصنعت میں مشاہدہ (witness) کیا۔ چھٹے گروہ نے اُسکوتکوین (مخلوق) کے ذریعہ سے بہچانا، اسلئے اسکی ایکی ایجاد وصنعت میں مشاہدہ (عری ساتھ جانا۔ اور ایک گروہ نے اُسکوتکوین (مخلوق ) کے ذریعہ سے بہچانا، اسلئے اسکی آئی و تو تھیں (بقاوسکون ) کے ساتھ جانا۔ اور ایک گروہ نے اُس کوائس کے غیر کے بغیر بہچانا، اسلئے اسکی ثابت و تمکین (بقاوسکون ) کے ساتھ جانا۔ اور ایک گروہ نے اُس کوائس کے غیر کے بغیر بہچانا، اسلئے ثابت و تمکین (بقاوسکون ) کے ساتھ جانا۔ اور ایک گروہ نے اُس کوائس کے غیر کے بغیر بہچانا، اسکی اسکی بھرکے بغیر کے بغیر بہچانا، اسلیک

اُس نے اُس گروہ کواپنی وہ نشانیاں دکھا کیں جن کونہ کسی آئکھ نے دیکھانہ کسی کان نے سنااور (جس کا خطرہ) نہ کسی قلب برگزرا۔ (طبقات الکبری)

23- شیخ حیات بن قیس علیه الرحمة نے فرمایا: جب تک انسان کومعرفت کا نوراُس کی پر ہیزگاری (احتراز کرنے) کے نور کو بجھانہ دے، وہ متمکِّنوں (اعلی درجہ والوں) میں نہیں ہوتا۔ (طبقات الکبری) )
24- شیخ داؤد بن کبیر بن ما خلا علیہ الرحمة نے فرمایا: ''عارف'' رات دن میں سومر تبدرنگ (کیفیت) بدلتا ہے اور عابد برسوں ایک ہی پر رہتا ہے۔ وجہ یہ ہے کہ عارف دائر ہ تصریف (متغیر) کی طرف اور عابد دائر ہ تکارف (عام پر ہیز) کی طرف مائل ہے۔ بقول ہے۔ بقول ہے۔ بقول ہے۔

سیرزامد ہرمیے کیسالدراہ: 🖈 سیرعارف ہرزماں تاتحت شاہ

(ترجمه) زاہدکا ہروقت ایک ہی طریق ہے ہے عارف کا طریق اقتضائے وقت کے مطابق ہے ۔ 25- **شیخ بھاء الدین نیقشبندی** علیہ الرحمۃ نے فر مایا: سرحدِ تو حیدتک پہنچ سکتے ہیں <sup>ہ</sup>یکن سرحدِ معرفت تک پہنچاد شوار ہے (عوارف المعارف)

26- **مولانا جلال الدين رومي**عليه الرحمة نے فرمايا:

1۔جو پست ہمت ہےوہ باغ کے تماشہ میں مصروف ہوگا ، باغباں کے دیدار سے محروم رہےگا۔ 2۔ طالبِ صادق رہو، دیدار کی قابلیت نصیب ہوگی ،اورموجودات (مخلوقات ) میں وہی ذات نظر آئے گی اور

نظر كوكمال حاصل موجائكًا مَا رَائتَ شَيْاءٌ إِلَّا وَرَأَيتُ اللهَ فِيهِ وَ مَعَهُ وَ قَبُلَهُ وَ بَعِدَهُ.

(ترجمه)جس چیز کود یکھا خدا ہی نظر آیا۔اس میں اور اس کے ساتھ اور اس کے آگے اور اسکے پیچھے۔

27- سیدی ابر اهیم سیوتی علیه الرحمة نے فرمایا: جب عارف عرفان کے مقام میں کامل (Perfect) موجا تا ہے تو اللہ تعالی اُس کو علم بلا واسطہ کا ما لک بنا تا ہے اور جوعلم الواح ہستی میں لکھے ہوئے ہیں، اُن کو وہ افخد (Adopt) کرتا ہے۔ پس اُن رموز (Secrets) کو سیجھتا ہے۔ اُن کے کنوز (خزانه) کو پیچانتا، اُن کے طلسمات (اثرات) کو تو ٹرتا ہے۔ اُن کے اِسم ورسم (نام اور طریقه) کو جانتا ہے اور اللہ تعالی اُسکواُن علوم پر مطلع (Guide) فرما تا ہے جولفظوں میں ود بعت (محفوظ) رکھے گئے ہیں۔ (طبقات الکبری)

28- سید علی فنرزند محمد وفنا علیه الرحمة نفر مایا: عارف کا قلب الله کی بارگاه ہے اور اُس (عارف) کے حواس (Senses) بارگاه الهی کے دروازے ہیں۔

کے بیجھی فرمایا: جس کی مالک (آقا)عادتیں (Habits) ہوئیں،اُس کی عبادتیں رائگاں گئیں اور جس سے عادتیں دور ہوئیں بس وہی''عارف'' بامُر اد بامُشامدہے۔ (طبقات الکبری)

29-شيخ محمد ابو المواهب عليه الرحمة في مايا:

ا مارفوں کی منشینی نہ کرومگرادب کے ساتھ کیونکہ اکثر ایسا ہوتا ہے کہ جس نے کوئی بےاد بی کی وہ دشمنوں میں داخل ہوااور دیوان قرب سے اُس کا نام مٹادیا گیا۔

ﷺ یہ جھی فر مایا: جب عارف کومعلوم ہو کہ وہ اپنے معروف (رب) کاعین ہے، تولوگوں کے اُس کی تعظیم وَتَكريم كرنے ميں اُس پرکوئی الزام نہیں ہے۔

#### تعارف ارباب تحقيق

- 01- ابو محفوظ معروف عليه الرحمة: آپُّز بد، تقوى ، فتوات مين مشهورر ہے داؤدعطائی وغيره کی صحبت يائی <u>200 ج</u> ميں وصال ہوا ، بغداد ميں مزار ہے ۔
- 02- ابراهيم نازديه عليه الرحمة: آيكى كنيت ابواسحاق ہے، وطن نيثا بور ہے، ابوعثمان حيرى كى صحبت عليم ستفيض رہے۔ بہت خوب صورت جليل القدر صاحب حال صوفی تھے۔
- 03- ابو عبدالله بن احدد بن حددان عليه الرحمة: ينشا پور كمشهو ورصوفي بين جنيد، شبل عبدالله منازل كمخصوص صحبت يافته بين -

# <sub>7.2</sub> خوف (خشیه)

FEAR (AWS)

سوال 14: خوف اور شيه الهي سے مراد کيا ہے؟

جواب: محققین ارباب طریقت ارشاد فرماتے ہیں کہ خوف الہی منجملہ دیگر درجات عالیہ کے سالکین ذی صفات کے ایک مقام علیا کا نام ہے جو سیر وسلوک (منازلِ معرفتِ الہی) میں عارفین باتمکین (برگزیدہ عارفوں) کو پیش آتا ہے۔ وہ خشیتِ ربّ العزت (ادب، خوف، کبریائی وعظمتِ الہی) سے ہرآن لرزاں وترسال (ڈرتے اور دعا کرتے) رہتے ہیں۔ خشیت، الہی کا ثمرہ (نتیجہ) اُن کو بُتانِ مقصود (گلتان آرز وو محبت) کی سیر کراتا ہے کہ شاہد بے نیاز (اللہ تعالی) کی سرکار سے خلعتِ قرب واختصاص (خاص اعزازِ قرب) مرحمت (عطا) ہوتا ہے۔

جسیا کہ ارشادِ مالکِ حقیقی ہے۔ وَ اُمَّا مَنُ خَافَ مَقَامَ رَبِّهٖ وَنَهَی النَّفُسَ عَنِ الْهَوای ٥ فَاِنَّ الْبَحَنَّةَ هِیَ الْمَأُوای ـ (سورة نازعات آیۃ 40,41) ـ (ترجمه)''جواپنے ربّ کے صنور کھڑ ہے ہونے سے ڈرا (خشیہ اختیار کیا) اور اپنے نفس کو حرام چیزول کی خواہشات سے روکا، تو بے شک اُس کا جنّت ہی ٹھکانہ ہے'۔

سوال 15: "خوف" كى كونى دوشمين بين واضح بيان كرو؟

جواب: ''خوف'' کی حقیقت میہ کے خوف ایمان بالغیب سے پیدا ہوتا ہے۔اس کی دوشمیں ہیں۔ [1] خوف عقوبت (گرفت وسزا برخوف)۔

[2] خوف ومكر (خطره مخفى ) يا خشيه الهي (باادب ربهنا كهيں كوئي بے ادبي نه ہوجائے )۔

[1] خوفِ عقوبت (Fear on commiting sin): بیخوف (ڈر)عوام (مؤمنین) کے واسطے ہے۔

جس کاظہور (ظاہر ہونا) دوسب سے ہوتا ہے۔

[1] تصديقِ وعيد (سزا كايقين ) [2] مطالع خبايت (برائي كاعلم )\_

ہر چند کہ صاحب خوفِ عقوبت (عذاب) بھی ایمان بالغیب رکھتا ہے اور زمرہ خانفین میں شامل ہے، لیکن دائرہ اہل محبت میں داخل نہیں ہوتا، کیونکہ خوف اُس کاعقوبت نفس (عذاب نفس) کی وجہ سے ہوتا ہے جو محبت نفس کی صرت کے دلیل (صاف نشانی) ہے۔ اور جس دل میں محبت نفس ہے وہ ضرور محبت الہی سے خالی ہوگا۔ چنانچہ کلیے (Formula) یہ ہے کہ جہاں محبت الهی قصدِ نزول (اُتر نے کا ارادہ) فرماتی ہے وہ غیر کا محل وا قامت (مقام) نہیں ہوسکتا۔

[2] خوفِ مِكر (دغدغه باطنی) (Respect combined with fear): - بیزشیة عارفین صفات ربّانی کولاحق موتا ہے۔ بیزشیة عارفین صفات بیل اور موتا ہے۔ بیخانفین برگزیدہ مثل رحمت وشفقت، لطف وعطا وغیرہ صفات جمالیہ سے تعلق رکھتے ہیں۔ اور صفات جلالی (Fear inspirinmg) مثل فہر وغضب، بلا و جفا وغیرہ سے خاکف (خوف زدہ) اور محتر زرہتے ہیں جسے کہ خرصیح (حدیث) سے ثابت ہے۔ راس الحب کے مَدِ مُخانَدُ (ترجمہ) حکمت کی بات مخفی (جیبی موتا ہے۔ اور بیخوف بجہت (سبب) محبت الہی نصیب ہوتا ہے۔

سوال 16: - باتمكین خانفینِ الہی کی کھلی اور بمین علامتیں کونی ہیں جو اُن سے ظاہر ہوتی ہیں؟
جواب: ـ اِن خانفینِ باتمکین کی شانِ حقانیت سے دوعلامتیں صاف اور بین طور پر ظاہر ہوتی ہیں اوّل بد کہ اُن کو دکھے کر بسبب جلالِ حِق و آ غار بہت الٰہی بخلق (مخلوق) پر اُن کا خوف غالب ہوتا ہے۔ چنا نچہ منقول ہے کہ مَنُ خَافَ الله یَخاف اِیّا ہُ مُک شئی ءِ ۔ (ترجمہ) جواللہ سے ڈرتا ہے اُس سے ہرشے ڈرتی ہے۔ دوم، یہ بجز خدا کے تعالی جل جلالہ وہ کسی سے نہیں ڈرتے بقول اَلْخَائِفُ هُو الَّذِی لَا یَخَافُ غَیْراللهِ (ترجمہ) جو خدا کے تعالی جل جلالہ وہ کسی سے نہیں ڈرتے ۔ غرض خدا سے ڈرنے والوں کی شان خدا کے تعالی سے خوف رکھتے ہیں وہ کسی اور (غیر) سے نہیں ڈرتے ۔ غرض خدا سے ڈرنے والوں کی شان ہے کہ خلق (مخلوق) سے خاکف نہیں ہوتے اور ہمیشہ اُس فر مانِ ربّ جلیل کی بکمالِ ثبات (مکمل مضبوطی سے) بھدا ستقلال (پورے اطمینان اور دل جوئی سے ) تمیں بلکہ جمھے ڈرو' ۔ جس کا ثمرہ (نتیجہ) یہ ہوتا ہے البقرہ آ بیت 150) (ترجمہ) 'دم اُن سے (مخلوق سے ) نہیں بلکہ جمھے ڈرو' ۔ جس کا ثمرہ (نتیجہ) یہ ہوتا ہے کہ حضرات مقربین کا قلبِ مصفّا ، کُتِ عظمتِ کمالِ وحدانیت و ہیبتِ جلالِ صدافیتِ الٰہی سے لرزاں وتر سال کہ حضرات مقربین کا قلبِ مصفّا ، کُتِ عظمتِ کمالِ وحدانیت و ہیبتِ جلالِ صدافیتِ الٰہی سے لرزاں وتر سال

( كانتيا) رہتا ہے تو مبدا فیض (رحمت الهی) به كرشمه دكھاتا ہے، كه خائفين (مقربین) واد كَی تمكین میں (با عظمت مرتبہ قرب پاكر) شرفِ مشاہدہ انوارِ وحدت سے مستفیض (سرفراز) ہوتے ہیں۔ اور حسبِ بشارتِ خداوندى وَ لَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَ لَا هُمْ يَحْزَنُونَ \_ (سورة البقرة آیت ۵)

( ترجمه) ہوشم کےخوف وحزن وملال سے ہمیشہ کیلئے مامون ومحفوظ ہوجاتے ہیں۔

سوال 17 : مومن كوخوف الهي كب اور شية الله كن حالات ميں اختيار كرنا جا ہے؟

جواب: واضح ہوکہ جب بندہ سے کوئی خلطی سرز دہوتی ہواورار تکابِ گناہ ہوجا تا ہوتو''خوفِ الٰہی''بطور دوا (Medicine) کے اختیار کرنا چاہئے تا کہ رجوع إلی اللہ ہوکر توبہ کر سکے۔ باقی اوقات میں بندہ کو' خشیۃ اللہ'' (خوف الٰہی ادب ومحبت کی بناپر ) بطور غذا (Food) اختیار کرنا چاہیئے تا کہ حبّ الٰہی میں سَر شارر ہے اور منازلِ قرب طئے کر سکے، عنایت سے ربّ کریم کے۔

#### ارشادات ارباب تحقيق

سوال 18 : خوف وخشیت الهی کے متعلق ارشادات ارباب تحقیق بیان کرو؟

جواب:01-امير المونين عمر فاروق رضى الله عنه نه فرمايا: مَنُ خَافَ مِنَ اللهُ عَنه نه فرمايا: مَنُ خَافَ مِنَ اللهُ تَعالَىٰ لَمُ يَشَفَ غَيُظِهِ. (ترجمه) جس كوخدا كاخوف بوگاوه اللهِ تَعالَىٰ لَمُ يَشَفَ غَيُظِهِ. (ترجمه) جس كوخدا كاخوف بوگاوه الله عنه عَيْظ وغضب كاخيال ركھ گاليمن دوسرول پرب جاغصه كرنے سے بازر ہے۔ (طبقات الكبرئ)

- 02- امير المومنين على كرم الله وجهه ففرمايا: اعمال سے زياده أفكى مقبول ہونے كا اہتمام كرد، كيونكه خدائے تعالى كخوف كساتھ كوئى عمل تھوڑ انہيں ہے۔ (طبقات الكبرىٰ)
- 03- شیخ ابراهیم تیمی علیه الرحمة نے فرمایا علم سے خدا کا خوف کافی ہے (بس ہے) اور جہل میں عمل پرغرور ہے۔ (طبقات الکبری)
- 04- منصيل بن عياض عليه الرحمة نے فرمایا : جو تخص خداسے ڈرے گا، اُس کی زبان گنگ (بند) موجائيگی۔ (تذکرة الاولياء)۔

🖈 اوریہ بھی فرمایا :خدا کا خوف ہر طرح کی بہتری سوجھا دیتا ہے۔ (احیا العلوم)

- 05- خواجه ذوالنون مصرى عليه الرحمة سے خوف كى علامت بوچھى گئ، فرمايا: خوف كى علامت يوچھى گئ، فرمايا: خوف كى علامت يہ بھى ہے كہ خلق (لوگوں) سے طبع (اميد) منقطع (ختم) ہوجائے۔
- 06- ابسو سلیمان دارانی علیه الرحمة نے فرمایاً: دنیاو آخرت کے جمله اُمور (کاموں) کی اُصل (Basic) خوف ربُّ العرِّت ہے۔ اور یہ بھی فرمایا کہ عبرت (نصیحت یاسبق لینے) سے علم زیادہ ہوجا تا ہے۔ اور نفکر (اللّٰہ کی نشانیوں میں غور وفکر) سے خوف۔ اور یہ بھی احمد خورزمیؓ سے فرمایا: تم دیکھتے ہوکہ لوگ رجا (امید) یمل کرتے ہیں اگر ہوسکے تو تم خوف یرمل کرو: (تذکرة الاولیاء)
- 07- عبدالسر حسن دارانس عليه الرحمة في رايا: إذَا غَالَبَ السِرِّ جَاءُ عَلَى الْخَوُفِ فَضَدَ الْوَقْتُ مِن دارانس عليه الرحمة في اللَّهُ الل
- 08- احمد بن انطاکی علیہ الرحمة سے بوچھا کہ خوف ورجا کی علامت کیا ہے۔ فرمایا: خوف کی علامت گریہ (رُونا، گر گرانا) ہے، اور رجا (امید) کی علامت طلب (دعا وطلبِ حق) ہے۔
- کے یہ بھی فرمایا:خوف کی علامت یہ ہے کہ خلع ارباب (لوگوں سے کوئی مطلب نہ رکھنا) اور قطع اسباب ( ( ذرائع اور اسباب پر بھروسہ نہ کرنا) ہو، لیعنی خالق کا ئنات ومسبب الاسباب اللہ تعالیٰ پر ہی پورا بھروسہ و یقین ہو باوجود اسکے کہ لوگوں سے ربط اور اسباب خیراختیار کئے ہوں۔
- 10- سيد الطائفه جنيد بغدادى عليه الرحمة نے فرمايا: خواہ شاتِ فس كاترك كرنا (جيمور دينا) خداك درسے، أس كانام ''خوفِ الهي'' ہے۔ اور فرمايا البخ گنا ہوں كو پيش نظر ركھنا ، اس كو''خوف'' كہتے ہيں۔ (طبقات الكبريٰ)
  - 11-ابو محمد رويم بن احمد عليه الرحمة في مايا: مقام خوف يه محمد رويم بن احمد عليه الرحمة في معمد رويم بن احمد عليه الرحمة في مايا: مقام خوف يه محمد رويم بن احمد عليه الرحمة الماياء)
- 12- **شيخ ابو الحسن محمد بن سعيد** عليه الرحمة نے فرمایا: قطیعت (بالآخر) کے ' خوف'

نے عاشقوں کی جانیں (Lives) گلادیں اور عارفوں (مقربوں) کے جگر کباب کرڈالے۔ (طبقات الکبریٰ)

13 حواجہ ابو علی دو دبادی علیہ الرحمۃ نے فرمایا: خوف ورجا (اُمید) مثل پرند (Bird) کے دو
بازوؤں (Wings) کے ہیں۔ اگر دونوں بازو ہیں تو جانوراً ڈتا ہے اورا گرایک بازو میں نقصان ہے تو دوسرا بازو بھی بے کار ہوگیا، اگر دونوں بازوناقص (Defective) ہوگئے تو قریبِ مرگ (موت) پہنچ گیا۔

(طبقات الکبریٰ)

14- خواجه ابوبکر شبلی علیه الرحمة نے فرمایا: جب میں اللہ سے ڈرتا ہوں تو میرے سامنے ایک دروازہ (Door) حکمت وعبرت کا ایسا کھل جاتا ہے، جو میں نے بھی نہ دیکھا ہو۔ (احیاء العلوم)

15- خواجه ابو القاسم نصر آبادی علیه الرحمة نے فرمایا: رَجا( اُمید) طاعت (Submission) کی جانب پہنجاتی ہے اور خوف (ڈر) معصیت (گناہ کرنے) سے بچاتی ہے۔ (نفحات الانس)۔

16- ابوالعباس مرسی علیه الرحمة صاحبِ طبقات لکھتے ہیں، کہ عوام (Public) جب ڈرائے جاتے ہیں تو خوش ہیں اور جب خوش کئے جاتے ہیں تو ہنتے ہیں۔ جبکہ خواص (مقربین) ڈرائے جاتے ہیں تو خوش ہوتے ہیں اور جب خوش کئے جاتے ہیں توروتے ہیں۔ بقول ہے

گریہ وخندہ عُشاق زجائے دگراست کی وقتِ شب خندہ زنم وقت سحری گریم ترجمہ عشاق (عاشقوں) کا خوش ہونا اور رو پڑنا ایک الگ ہی وضع کا ہے۔ کہ جب رات آتی ہے (غم ہوتا ہے) تو خوش ہوتے ہیں اور جب وقت سحری (خوشی کا وقت آتا ہے) تو رو پڑتے ہیں (بیا کی شکر گزاری کا طریقہ ہے اور حَشیَةُ الله ( حُبّ اللی میں اُ دب ملحوظ ہونے) کا اظہارِ عجز وتکریم ہے۔

#### تعارف ارباب تحقيق

01- شیخ ابر اهیم تیمی علیه الرحمة: - آپُ 66 ج میں حجاج خلیفہ کے قیدخانہ کے اندروصال فرمایا۔ جہاں ندر هوپ سے پناہ تھی نہ سردی سے بچاؤ۔

# فقر

چشم میگوں کا گردش میں رہا پیانہ آج بے یہے کے مُست ہے ہر ساکن میخانہ آج زمد و تقویٰ حچور کر اب بنگئے آزاد کیوں کیا بھلی معلوم ہوتی ہے روشِ رندانہ آج مل گیا مجھکو صلہ سمجھونگا ساری زیبت کا گر ادا ہوجائے مجھ سے سجدہ شکرانہ آج برہمن کو یار کا کلمہ بڑھا کر چھوڑتا مجھکو گر دیتا اجازت صاحب میخانہ آج آ نکھ سے بردہ اٹھا عالم کا پیانہ بنی دل سے غفلت مٹتے ہی دل ہوگیا میخانہ آج کہہ اٹھیں سارے مُؤا الحق سے أنا الحق اس گھڑی ہوش تُو سب کے اڑادے لغزشِ متانہ آج جسکو تُو النفق و فنخ ری سے فخر کردیا اسکے آگے بھی ہے یہ مسید شاہانہ آج خم یہ خم ینے یہ بھی کرتے ہیں باتیں ہوش کی بنگئے ہیں آپ خالد تو بڑے فرزانہ آج حضرت خالدوجوديَّ

# 7-3فقر (خاكسارى)

(SPRINDICANCE)

سوال 19: فقرا ورفقير كي تعريف بيان كرو؟

جواب: صوفیاء کرام فرماتے ہیں کہ 'فقر' سے مراد عدم تملک (ملکیت کا نہ ہونا) ہیں بقول م اَلُفَ قُدُ عَدَمُ الْإِمُلَاکِ وَالْخُدُ جُ عَنِ الصِّفَاتِ \_ (ترجمه)''فقر''فنائے صفات کے ساتھ کسی چیز کا مِلک (Property) میں نہ ہونا ہے ۔ اور فقیر (Sprindicant) کی تعریف یہ ہے کہ فنائے صفات کے ساتھ کسی مفاد ومراد (فائدہ وخواہش) کا بھی خیال دل میں نہ رکھتا ہو۔ بقول ہے

اللَّهَ قِينُ مَنُ خَلا مِنَ الزَّادِ إِنَّهَا الْفَقِينُ مَنُ خَلا مِنَ الْمُرَادِ لِ خلاصه يه كه دنياوآ خرت كاسرمايه (مال) جس كياس كهمنه مواُس كو "فقير" كهتم بين ليقول في

مَنُ نَظَرَ اِلَى الْخَلُقِ هَلَكَ ﴾ وَ مَنُ رَجَعَ الَّى الْحَقِّ مَلَكَ

(ترجمہ) جوخلق (دنیا) کی محبت کی طرف جُھک گیاوہ ہلاک ہوا۔اور جور جوع الی اللہ یعنی حق کی طرف مائل ہواوہ فرشتہ صفت ہے۔

سوال 20: هقيقتِ فقر كِتعلق مِصْحَققينِ اللِّ طريقت كياصراحت فرمات بين؟

جواب: ''مقیقتِ فقر'' کی نسبت (تعلق سے) محققینِ (Scholars) اہل طریقت نے فرمایا کہ مقامِ فقر سالک کے علوی مرتبہ وعز ت) اپنے رب کے سالک کے علوی مرتبہ وعز ت) اپنے رب کے پاس کا نام ہے، جس کی عظمت کا اظہار ارشادِ حضرت رسالتمآ ب صلی اللہ علیہ وسلم الْفَقُرُ فَحُدِیُ وَقَرْ مِیرے لئے فخر (Glory) ہے یعنی برتری و بزرگی ہے ] سے ہوتا ہے۔

چنانچہ سالکین باتمکین بعد طئے کرنے منازلِ ترک وتجرید (تنہائی وگوشہ نشنی)، جب بساطِ تفرید (حب استعداد عالم تنہائی) میں قضا' قرب کی دید (معرفت و دیدار الہی) کے ہمہ تن مشاق (طالب) ہوتے ہیں، اُس وقت خدائے مجیب کی جانب سے حدودِ وادئ فقر میں قدم رکھنے کا استحقاق (حق) اُن کونصیب ہوتا

ہے۔اور چونکہ اِس سفر میں توشہ بجر خدا تعالی کے بھرو سے کے ممنوع (ناروا) ہے، اِس کئے مجر دوآ زاد & Frank) ہوکر عیش و آ رام (Luxury & Comfort) کو خیر باد کہہ کر (جھوڑ کر) رضائے حق پر راضی اور عطائے خلق سے مستغنی (آزاد) ہوں، پھر تلاش گوہرِ مقصود (حق تعالیٰ) کیلئے مردانہ وار (ہمت سے) قلزم اِفتقار (دریائے بجز واکسار) میں شناوری یعنی تیر نے (Swiming) کیلئے تیار ہوجاتے ہیں اور زبانِ حال سے کہتے ہیں ۔

دریں دریائے بے پایاں دریں طوفانِ موج افزا دلِ اَفگندیہ بِسُمِ اللّٰهِ مُجُرِبِهَا وَ مُرُسلُهَا (رَجمہ) یہاں دریائے بے کنار اور طوفان، موجوں کے ساتھ ہے۔ائے دل، بے خطر اللّٰد کا نام لے اور اُس میں اُتر اور ڈوب جا۔

چنانچه حضرات صوفیہ کے ارشادات فقر اور فقراء کے صفات میں بکثرت ہیں، بہ نظر اختصار بعض ہدایات درج ذیل ہیں۔

#### ارشادات ارباب تحقيق

سوال 21 : فقراور فقير كم تعلق ارشادات ارباب يحقيق بيان كرو؟

01-ابو ذر غفارى رضى الله عند فرمايا: الله قُورُ اَحَبَّ اِلَىَّ مِنَ الْعِنَاءِ وَاشَّقُمُ اِلَىَّ مِنَ الْعِنَاءِ وَاسَّقُمُ اللَّهِ مِنَ الْعِنَاءِ وَاسَّقُمُ اللَّهُ مِنَ الْعِنَاءِ وَاسَّقُمُ اللَّهُ مِنَ الْعِنَاءِ وَاسَّقُمُ اللَّهُ مِنَ اللهِ مَا اللهِ مَنْ اللهِ مِنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِن

02-**اويس قرنى** رضى الله عنه نے فرمایا: طَلَبُتُ الْفَخُرَ فَوَجَدُتَّهُ فِي الْفَقُرِ (ترجمه) فخر (Pride) طلب كيا توفَقر (عجز وحق يرسى) ميں يايا۔ (تذكرة الاولياء)

03- ابو سليمان عبد الرحمن بن دارانی عطیه علیه الرحمة نفر مایا: فقیر کوسز اوار (لائق) نهیں کہا ہے: فظاہر" کواپنے" باطن" کے ہم شکل رکھے۔ (طبقات الکبری)۔

04-ا حمد بن وهب عليه الرحمة في فرمايا فقير كاجمال (Grace) أس كى تواضع (Politeness) ہے - مگر جب أس في تواضع (Politeness) ہے - مگر جب أس في فر (بزرگى پرنظر) كيا تو غرور (Glory) ميں مالداروں سے بھى براھ مگيا۔ (طبقات الكبرى)

05- محمد بن منصور عليه الرحمة سے 'فقر' كى تعريف يوچھى تو آ يُ نے فرمايا:

اَلسُّكُونُ عِنْدَ كُلِّ عَدَمِ وَالبَدُلِ عِنْدَ كُلِّ وَجُودٍ لِ رَرَجَمَه)'' فقر''اُس كوكہتے ہیں كہناداری لین غربت (Indigence) کے وقت مُضطرب (پریشان) نہ ہو، اور جو پچھ موجود ہواُس كوراہ خدا میں صرف (خرچ) كردے ـ (فحات الانس)

06 جعفر بن نصير خواص عليه الرحمة فرمايا: عَلَيْكُمْ بِصُحْبَةِ الْفُقُرَآءِ فَإِنَّهُمْ كَنُوزُ اللَّهُ مُ كَنُوزُ اللَّهُ مُ كَنُوزُ اللَّهُ مَ كَنُوزُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل

70-ابوالحسن على بن بندار بن الحسين عليه الرحمة فِرْمايا: لَا يُكَمَّلُ الْفَقُرُ حَتَّى يَكُتُمُ فَقُرَهُ و رَرِجمه) ' فقير' كامل نهيں ہوتا تا وقتِ كما پن ' فقر' كونہ چھپائے۔ (طبقات الكبرئ) 80-عبدالله تسترى عليه الرحمة سے پوچھا كوفقيرس كوكهتے ہيں فرمايا: الَّذِي لَا يُسُئلُ وَ لَا يَرُدُّ وَلَا يَحُبسُ . (ترجمه) فقيروه ہے جونہ سوال كرے ، نه رَدكرے ، نه جمع كرے۔

اوریہ بھی فرمایا: فقراء کو حقارت (Disnespect) سے نہ دیکھو (کمتر نہ بھو) وہ خلفاء انبیاء (قائم مقام انبیاء) ہیں۔ بقول سعدی شیرازیؓ۔

خاکسارانِ جہاں را بحقارت منگر ﴿ توچہ دانی کہ دریں گر دارسوارے باشد (ترجمہ) فقراء جہاں کو حقارت سے مت دیکھو ﷺ تم کیا جانو کہائ گر دوغبار کے اندرکوئی سوار موجود ہو۔

09-ابو حمزه بغدادى عليه الرحمة في مايا: حُبُّ الْفُقُرَاءِ شَدِيْدٌ وَلَا يَصْبِرُ عَلَيْهِ إِلَّا صِدِّيْقُ \_ (رَجمه) فقراء كي صحبت مشكل كام ہے اوراً س يرصبر نيس كرسكتاً مگرصديق \_ (فلحات الانس)

10- ابو قراب بن حسین بخشی علیه الرحمة نے فرمایا: اَلْفَقِیْرُ طَعَامُهُ مَا وَجَدَ وَ لِبَاسُهُ مَا سَتَرَ وَ مَسُكَنَهُ حَیْتُ نَزَلَ. (ترجمه) فقیر کی خوراک (غذا) وہی ہے جو (بطلب) الل جائے اور ''لباس' وہی ہے جس سے''ستر پوشی' ہوجائے اور مکان وہی ہے جہال لیٹے رہے۔ (کشف الحجوب) اللہ بن الجلاء علیه الرحمة سے فقر کی تعریف دریا فت کی ، آپُ خاموش رہے، اور باہر چلے 11- ابو عبد الله بن الجلاء علیه الرحمة سے فقر کی تعریف دریا فت کی ، آپُ خاموش رہے، اور باہر چلے

گئے۔جب باہر سے والیس آئے تو پھر پوچھا،فر مایا: چار درہم (بچھ پیسے) میرے پاس تھے۔ مجھے شرم آئی کہ فقر میں گفتگو کیونکر کروں۔اُس کوراہ خدا میں تقسیم کر آیا۔اب تمہارا جواب دیتا ہوں کہ' فقیر''اُس کو کہتے ہیں جس کے پاس پچھنہ ہو۔

اورية هى فرمايا: مَنُ نَعُتِ الْفَقِيْرِ السُّكُونُ عِنَدَ الْعَدَمِ وَالْبَذُلُ عِنْدَ الْوَجُودِ (ترجمه) فقير كى صفت يه الله كون وقت الطمينان مواور موجود موتوتقسيم كرے۔ (عوارف المعارف)

- 12- ابسراهیم بن داؤد قصار علیه الرحمة نفر مایا: دنیامین دوبی چیزین تم کوکافی بین، اوّل فقراء کاملین کی صحبت دو م اولیاء باتمکین کی محبت (طبقات الکبری)
- 13 عملی بن محمد مزین علیه الرحمة نے فرمایا: الله کی طرف اُسی قدررایس (راست) ہیں،جس قدرستارے ہیں۔مرفقیر کی راہ سبرا ہول سے سیدھی ہے۔ (طبقات الکبریٰ)
- 14- حسين بن منصور حلاج عليه الرحمة في مايا: ' فقير' وه م جوالله كاناظر (مشابده كرفي والله كاناظر (مشابده كرفي والا) اور ماسوى الله سي مستغنى (لاتعلق) مو
- 15- ابو عبدالله المهقرى عليه الرحمة نے فرمایا: ''فقر'' میں صادق (سچا) وہ ہے کہ ہر شے اُس کی ملک نہ ہو۔ یعنی وہ متصرف غالب (قادر ہو) ہر چیز پر اور کوئی چیز اس کو مغلوب (متاثر) نہ کرے۔ (نفخات الانس)
- 16- شيخ ابو مدين مغربى عليه الرحمة في رايا: الله قُورُ اِشَارَةٌ عَلَى التَّوُحِيُدِ وَ دَلالَةٌ عَلَى التَّوُحِيدِ وَ دَلالَةٌ عَلَى التَّفُرِيدِ وَ حَقِيقَةُ الْفَقُرِ اَنُ لَا يَشَاهِدَ سَوَاهُ \_ (ترجمه) فقرتو حير كي نشانى ہے اور تفريد كي ديل \_ اور نقر كي حقيقت بيہ كه اس (خدا) كي واسى كونه دي هے ـ
- کے یہ بھی فرمایا: لِلُفَقُرِ نُورٌ مَا دُمُتَ تَسُتَرَهُ فَاِذَا اَظُهَرُ تَهُ ذَهَبَ نُورَهُ (ترجمه) فقر کوجب تک تم چھپائے ہوئے ہوا سیں ایک نور ہے۔ اور جب تم نے ظاہر کردیا، وہ نور چلا گیا۔

  کے یہ بھی فرمایا: جس کودینے سے لینازیادہ پیارا ہووہ فقر کی خوشبونہ سو تکھے گا۔

🖈 اور بیجهی فرمایا: فقر (خاکساری) فخر (بزرگی) ہے، علم غنیمت (دولت) ہے، خموشی نجات (Absolution)

ہے، نا اُمیدی راحت (Relief) ہے، زہر (تقویٰ) عافیت (Safety) ہے اور ایک بلک جھیکنے پر بھی حق کی فراموثی (غفلت) خیانت (Breach of Trust) ہے اور حق (اللہ) کے ساتھ حاضر (حضوری میں) رہنا جہّنہ ہے۔ اُس سے غائب (بے خیالی میں) رہنا جہنّم ہے، اُس سے نز دیک (قرب) ہونا لڈ ت (خوشی) ہے، اُس سے دور (حجاب میں) رہنا حسرت (Regret) ہے، اُس سے مانوس (معرفت) ہونا حیات (Life) ہے اور اُس سے دور (حجاب میں) رہنا حسرت (Application) ہے، اُس سے مانوس (معرفت) ہونا حیات (Frighting) کے اور اُس سے دور (حجاب میں) کرنا موت ہے۔ (طبقات الکبریٰ)

17- شیخ شهاب الدین محمد سهرود دی علیه الرحمة نے فرمایا: فقیروه ہے جس کودنیا کی طرف رغبت نه ہو، اور فقیر صادق کی صفتِ ذاتی ہے ہے کہ اسباب (دنیا) کے عدم ووجود (ہونے یا نہ ہونے) سے اُس کی حالت متغیر (۷۵۲۷) نہ ہو۔ ﷺ یہ مخافر مایا: فقیر کی تین (۳) قسمیں ہیں۔

[1] اسمی [2] سمی اور [3] حقیقی۔

[1] 'فقیراسی' وہ ہے جس کو باوجود رغبت (Atraction) کے کوئی چیزائس کی ملک (Property) نہ ہو،

(بیشریعت پڑمل پیرا ہونا ہے)۔ [2] 'فقیرسی' وہ ہے جوعدم تملک (کوئی مِلک نہ رکھتا ہو) بازمد

(پر ہیزگار بھی) ہو، (بیطریقت پڑمل پیرا ہونا ہے)۔ [3] 'فقیر حقیقی' وہ ہے کہ جس کو اِمکانِ تملک نہ ہو یعنی کسی چیز کے مالک ہونے کا امکان ہی نہ ہو، وہ ایسا ہوجیسا ایک غلام جس کا سب کچھ یہاں تک کے جان بھی آتا کی ہو۔ یہ حقیقت پڑمل پیرا ہونا ہے۔ (عوارف المعارف)

🖈 یہ بھی فرمایا: فقراء کے گروہ (جماعتیں) مختلف ہیں۔

[1] بعض اسبابِ دنیا کو باوجود اِس کے کہ اُنکے تحت وتصرف میں ہوا پنی مِلک (Property) نہیں خیال کرتے جو آتا ہے، اُس کو بغیرامیدوعوض (بدلے) ایثار (Sacrify) کرتے ہیں۔

که اوربعض اپنی طاعت (Devotion) اور ریاضت (دین محنت ) کوبھی اپنی مِلک نہیں جانتے اور نہ معاوضہ (Recompence) کی اُمیدر کھتے ہیں۔

ہ اور بعض ہر دواوصاف (طاعت وریاضت ) کےعلاوہ اپنی ملک نہیں جانتے اور نہ معاوضہ کی اُمیدر کھتے ہیں۔ ﴿ اور بعض ہر دو اوصاف کے علاوہ اپنی ذات اور ہستی کو بھی ہستی واجب الوجود (حق تعالیٰ ) تصور (Conception) کرتے ہیں، اور بیمنتہائی مرتبہ 'فقر' ہے کہ نہ اُن کی ذات ہے نہ صفات، نہ حال ہے نہ مقام ہے، نہ فعل ہے نہ اور محق فی الحق فی الحق فی الحق فی الحق فی الحق فی الحق فی اللہ کے اور انہیں فقرائے کاملین کی شان میہ ہے۔ اَلْفَقُر اَءَ تَحْتَا جُ إِلَّا إِلَى الله۔

(ترجمه): "فقراء محتاج ہوتے ہیں، الله تعالیٰ کے '۔ (عوارف المعارف)۔

18- سيدى ابراهيم وسوتى عليه الرحمة نے فرمايا: اَلْفَ قِيْسُ كَاالسُّلُطَانِ مَهَابَةً وَ كَالْعَبُدُ السَّلُطَانِ مَهَابَةً وَ كَالْعَبُدُ السَّلَطِيمِ وسوت (بِرُائَى ودبدبه السَّدَّلِيُلِ تَوَاضَعاً \_ (ترجمه) فقير بيت (بزرگ) ميں بادشاه كی طرح صاحبِ جلال وصولت (بِرُائَى ودبدبه والا) بوتا ہے اور عاجزى وفروتن (كمترى وسادگى) ميں ذليل غلام كِمثل بوتا ہے۔

اللہ کی جھی فر مایا: فقیر کامل نہیں ہوتا جب تک سب لوگوں کا دوست رکھنے والا اورسب پرمہر بانی کرنے والا اور جملہ مخلوفت کے عیبوں (برائیوں) کو پوشیدہ (چھپانے اور نظرا نداز) کرنے والا نہ ہو۔

ﷺ یہ بھی فرمایا: ہائے رسوائی اُس شخص کی جس نے فقیروں کالباس ( کپڑے ) پہنااوراُن کے طریقہ کار کے خلاف چلا۔ (طبقات الکبریٰ)

19- **شیخ محمد ابو المواهب** علیه الرحمة نے فرمایا: به عتبار ہر چیز کے جواللہ کیلئے ہے، مقام فقر زیادہ کامل ہے کہاُس میں زیادتی کی طلب نہیں ہے۔

کے یہ بھی فرمایا: فقیر کوسزاوار (لائق) نہیں ہے کہ تھوڑے سے بھی اُخروی (آخرت کے )عمل کے مقابل میں دنیا کی کسی چیز کوزیادہ سمجھے۔ (طبقات الکبریٰ)۔

#### تعارف ارباب تحقيق

01- اب عبد الله المقرى عليه الرحمة: - آپُّ ابو بوسف فرازُّ اوررو يُمُّ كَلْ صحبت مين رب اورممتاز مشائخين مين آپُّ كاشار بوتا بـ <u>308 مين</u> وصال بوا۔

02 - شیخ ابو مدین مغربی علیه الرحمة: -آپُمشائخین عراق کے سردار ہیں' صدق' میں یکتا اور' زبد' میں یگا نہر ہے۔ نابنوس میں جونہرالملک کا دیہات (گاؤں) ہے وہاں 552 میں وصال ہوا۔

مست و سرشار ہیں ہم جام محبت نی کر نقشِ دیوار ہیں ہم جام محبت نی کر عثق احمد الله المناسم عرق بتا كيل كيا كيف صاحب خُلد بين بم جام محبت في كر ذاتِ وحدت کی تجل سے ہوئے ہیں بےخود مجلوہ یار ہیں ہم جام محبت پی کر دیدِ دیدارِ محمد ﷺ میں ہیں مصروف ہر دم نفسِ دیدار ہیں ہم جام محبت بی کر ہم کوخود اپنی ہی خبر نہیں ہیں کون و کہاں 💎 یار ہی یار ہیں ہم جام محبت پی کر معنی مُسن و وجود دوجهال خود بین ہم کیا طرحدار بین ہم جام محبت ٹی کر جام جم کیا ہے میرے سامنے اور آب حیات زندہ با یار ہیں ہم جام محبت یی کر

بندهٔ عشق بین ہم ترک نسب کام اپنا خالدِ زار ہیں ہم جام محبت پی کر

حضرت خالدوجوديَّ

# .8\_صفت عشق

(Devotion (Deep-Love) An Attribute)

سوال<sub>1</sub>: عشق کی نسبت سے حضرات صوفیہ، علاء، حکماء کے نظریات بیان کرو؟ جواب: حضرات صوفيه كرام كي اصطلاح مين 'عشق' "تقرّ بِالهي مين أس مقام كوكت بين جوغايت رفعت عارفین اور نہایت قربتِ مقربین (Need to progress & gain extreme devine proximity) ہے کیکن صفاتِ عِشق کے ہرطبقہ (جماعت ) کے مختقین (Scholars) کا خیال مختلف اور جدا گانہ ہے۔ چنانچہ حکماء (Sages) کا مقولہ (Quotation) ہے عشق مقدمہ جنوں یا اقسام جنوں (دیوانگی) سے ہے جو عسر العلاج (لاعلاج) اور مہلک (جان لیوا) ہے۔ بعض کا خیال ہے کہ' عشق'' جمالِ محبوب کی کششِ باطنی کا اثر ہے جواینے جذبات سے عاشق کو مطبع و منقاد ( (Submissive) بنادیتی بلکه اُس کی ہستی کوبر بادکردیتی ہے۔ اہل لغت (لفظوں پرنظرر کھنے والوں) نے ''عشق'' کی وجہ تسمیہ یہ بیان کی ہے کہ عشق کا لفظ' عشقہ'' سے ماخوذ (نکالا) ہے اور یہ نام اُس بیل (Creeping Plant) کا ہے جس کو''لبلاب' کہا جاتا ہے۔ یہ بیل جس درخت پر چڑھ جاتی ہے، وہ زرد (پیلا) ہوجاتا ہے اور کچھ دن بعد بالکل خشک (سوکھا) ہوجاتا ہے۔ اُسی طرح'' عشق' جب قلبِ عاشق میں پیدا ہوتا ہے تو اُس کا درختِ وجو دبھی معشوق کے جمال کی بخلی میں محور گم) ہوجاتا ہے، غیر محبوب اُس کے قلب سے فنا ہوجاتا ہے، خود عاشق کی ذات فنا ہوجاتی ہے اور معشوق ہی معشوق رہ جاتا ہے۔ عشق کو مقامِ فنا کے کامل تک پہنچاتا ہے۔ بعض کا خیال ہے کھشق کا لفظ غیر مشتق (Non.derivative) ہے۔ وہ خود واپنا مادّہ وہ خود اپنا مادّہ وہ نام دو خود اپنا مادّہ وہ کھوں اُس کے مستحق کی داخت کا میں کے عشق کا لفظ غیر مشتق (Radical Letter) ہے۔

امام غزالی علیه الرحمة نے محبت کی تعریف اس طرح فرمائی که محبت طبیعت کا میلان (Inclination) ہے ایسی شئے کی طرف جس سے لذّت حاصل ہوتی ہے، اگریہ میلانِ طبیعت (محبت) پخته اور قوی (Strong) ہوجا تا ہے تو اُس کو ' بعثق'' کہتے ہیں۔

حضرت شخ محی الدین ابن عربی علیه الرحمة نے فرمایا کر آن مجید میں 'عشن' کو' فرطِ محبت' (شدّ سے محبت) سے تعبیر کیا گیا ہے۔ وَالَّا ذِینَ آمَنُو اَ اَشَادُ حُبَّا لِلَّهِ ۔ (سورة البقره آیت 165) (ترجمه) اورا کیا ندار تو محبت میں بڑھ پڑھ کر (شدید) ہیں۔ جب الی محبت (عشق) کا انسان کے قلب پر تسلط (قبضه) ہوتا ہے تو وہ محبوب کے سوا ہر چیز سے اندھا (المال) ہوجاتا ہے، اور یہ محبت اُس کے بدن کے تمام اجزاء میں جاری وساری (پُراَثُر) ہوجاتی ہے اور اُس کے وجود سے مصل ہوجاتی ہے، ہرشئے (چیز) میں اُس کی نظر محبوب ہی کودیکھتی ہے اور ہرصورت میں اُس کو مجبوب ہی نظر آتا ہے۔ اِس کیفیتِ قبلی کا نام 'مشق 'رکھا گیا ہے۔ سوال 2: اگر' مشق' نہا ہیتِ محبت کا نام ہے تو پھر' محبت' کِن مدارج کو طئے کر کے ' عشق' پر منتہی (بالآخر متبل) ہوتی ہے؟

جواب: اِس کے جواب میں، راہ محبت کے سالکین نے محبت کے مراتب کی خوب نشاندہی کی ہے، اور فرمایا: بداہتِ محبت (ابتدائے محبت) موافقت (Conformity) کہلاتی ہے، اُس کے بعد ''میل'' (Inclination) ہے پھر''موانست'' (Affection) پھر'' ہوگی'' (Struggle) پھر'' مودّت' (Affection) پھر''خِلّت'' (Purity in 'پھر''خِلّت Love) کیر''شغف'' (Deep love) کیر'' تیم' (Solilude in Love) کیر'' وله'' (Amity) اوراُس کے بعد''عشق'' (Devine Devotion)

موافقت : یہ ہے کہ محبوب فقی توحق تعالی ہی ہے) کے دشمنوں (نفس وشیطان وغیرہ) کو دُشمن الله سے تعبیر کیا اوراُس کے دوستوں (اولیاءوصالحین) کو دوست سمجھیں۔ اِس کو شرع میں حُب الله و بُغُضُ الله سے تعبیر کیا گیا ہے۔

ميل و موانست: -بيه که برايك سے بھاگا ورمحبوب (حق تعالى) بى كابر وقت خيال ہو، جويار (دوست) ہے - بقول صديق اكبر مَنُ آنَسَ بِاللهِ اَسْتُو حُشَّ عَنُ غَيْرِ اللهِ (ترجمه) جوت تعالى سے اللهِ اَسْتُو حُشَّ عَنُ غَيْرِ اللهِ (ترجمه) جوت تعالى سے اُنس (محبت) كرتا ہے غير الله سے وحشت كرتا ہے -

مسودت: بیه کرمحب (عاشق) خلوت دل میں عجز وزاری اور اِشتیاق (طلب) و بقراری کے ساتھ مشغول (Active) رہے۔

**ھویٰ:۔یہہے** کہ دل مجاہدہ (کوشش) میں مصروف رہے۔

خِلّت: بیہ ہے کہ جملہ اعضاء میں دوست سرایت (Penetrate) کرجائے۔اورغیرِ دوست سے بالکل خالی ہوجائیں۔

**محبت** :۔ یہ ہے کہاوصا فیے ذمیمہ (بُر می عادتوں)سے پاک اوراوصا فیے حمیدہ (حسن اخلاق)سے متّصِف ہوجا ئیں۔

**و ہے** :۔ بیہے کہ دل کے آئینہ کومحبوب کے روبر و (مقابل) کر دینااور شرابِ جمال ( دید کے نشہ ) سے مست و بیخو دہوجانا ہے۔

عشق: "عشق" فودگوگم (فنا) کردینااور بقرار ہوجانا ہی ' عشق' ہے۔

الغرض، شاہ ولی اللہ علیہ الرحمۃ نے حقیقتِ عشق کے متعلق اپنی کتاب ''ہمعات' میں فرمایا کہ بندہ مومن ، جس کا اعتقاد (یقین) ہے کہ ق سبحانہ تعالی تمام صفاتِ کمالیہ سے موصوف ہے، اپنے کمال کو اس (حق) کی یا دیا ذکر (اساء الہیہ) پرموقوف سبح تا ہے اور اُس کی نعتوں اور عنایتوں کو ملاحظہ (Observe) کرتا ہے تو اُسکے دل میں بیقراری، اضطراب اور قلق وجوش کی کفیت پیدا ہوتی ہے اور ترقی کرتی جاتی ہے، یہاں تک کہ وہ حق تعالیٰ کا نام مبار کہ زبان پرلانہیں سکتا اور ایسا معلوم ہوتا ہے کہ اُس کی روح جسم سے پرواز کرجائے گی۔ بقول ہوتا ہے

وَ یُدُرِ کُنِیُ فِیُ ذِکُرِ هَا قَشُعَرِیُرُ ﴾ لَهَا بَیُنَ جِلْدِیُ وَالْعِظَامِ دَبِیُبَ (ترجمہ) مجھے محبوب کے ذکر کے وقت کیکی (Shivering) سی ہوتی ہے،میری جِلداور ہڈیوں میں اُسکی باریک

سے حرکت محسوس ہوتی ہے۔

یس جب نفس میں یہ کیفیت متمکن (پیدا) ہوجاتی ہے اور جو ہر قلب میں اُر جاتی ہے اور نفسِ ناطقہ
(بدن) پراُس کارنگ چڑھ جاتا ہے توائس کو''نسبتِ عشق' سے تعبیر کرتے ہیں۔
سوال 3: عشق و محبت کی امانت ( ذمہ داری ) صرف انسان ہی کے حق میں ثابت ہوئی۔ اس پر گفتگو کرو؟
جواب: حق تعالی نے صفتِ عشق و محبت اِنسان کے سواکسی دو سری مخلوق میں پیدانہیں کی۔ بقول
آساں بارِامانت نقوانست کشید ﴿ قرعہُ فال بنام منِ دیوانہ ذند
(ترجمہ) بارِامانت اٹھانے سے آسان (کوئی) بھی پیچھے ہے گیا۔
اُس (عشق و محبت ) کی ذمہ داری انسانِ ناتواں ( دیوانہ ) کے حق میں ثابت ہوئی۔
ارشاد حق تعالی ہے یہ جِبُونَهُ و یُجِبُونَهُ ۔ (سورة المائی کدہ آیت 54) (ترجمہ ):''اُن سے اللہ محبت اللہ محبت کیا۔

کرتا ہے اور وہ اللہ سے محبت کرتے ہیں'۔ جس کسی کو محبت سے پھھ حصد ملا ہے تو اُسکو چا ہیے کہ سلامتی (سکون) کا خیال دل سے دور کر دے اور راہ ملامت (خاکساری) اختیار کرے اور اپنی ذات کو وداع (نفی) کر دے کہ اَلْهُ حَبَّةُ لَا تُبُقِیُ وَ لَا تَذَرُ ۔ (ترجمہ)' محبت نہ کوئی چیز باقی رہنے دیتی اور نہ کوئی چیز چھوڑتی ہے'۔

امام غزالی علیه الرحمة فرماتے ہیں 'مُر دکوچاہیے کہ دریائے عشق میں غواصی کرے (Diving) لیعنی غوطہ لگائے اگرائس کی موج مہر (مہربان موج) اُس کوساحلِ لطف (کنارے) تک پہنچا دیتو فرمان الہی کے مطابق فَقَدُ فَازَ فَوُزاً عَظِیماً (سورة احزاب آیت 71) (ترجمہ)''وہ بڑی کامیا بی کو بھنے گیا''۔اورا گر نہنگ قہر (Fury Aligator) لیعنی اجل (موت) اُس کونگل جائے توارشا دِق تعالی کے مطابق فَقَدُ وَ فَعَ اَجُرُهُ عَلَى الله ِ اللهِ (القرآن) (ترجمہ)''اُس کا ثواب اللہ تعالی کے ہاں ثابت ہوگیا''۔

ارباب حقائق حضرات اہل طریقت فرماتے ہیں کہ 'عشق' باری تعالی جل جلالہ کے اسائے حسیٰ میں سے ہے کہ الله شکو الله ، (العشق اسم اللهی ہے) کیکن حقیقتِ عشق کی تفسیر تو یقیناً محالات بلکہ ناممکنات سے ہے کہ الله شکو الله ، (العشق اسم اللهی ہے) کیکن حقیقت سے ۔اسلئے حضرات صوفیہ کرام کا اجماع (اتفاق) ہے کہ عشق اسرار اللی (Devine Secrets) میں سے ایک مخصوص راز (چھپی ہوئی) ہے۔

در منگنجد عشق در گفت و شنید 🌣 عشق دریائے است قعرش ناپدید (جامی)

(ترجمه)راز گنجیئه عشق پر گفتگو کرنے والے سے کہوں معشق ایک دریا ہے جس کی انتہا عرش ہے

' عشق'' کی حقیقی ما ہیت (Factual Values) سے خبر دار ہونا انہیں مردانِ خدا کونصیب ہے جن کے قدم صراطِ رضا

وتسلیم پر اِستوار (جمے ہوئے) ہیں۔لہذا چارونا چار اِس کا اقرار کرنا پڑیگا کہ''عشق'' کی تشریح کرنا ہر کس و

ناکس کا کام نہیں ہے بلکہ خواص نے بھی عشق کے ظاہری صفات واثر ات ارشاد فرمائے اور معارف وحقا کُق

'لطائف ودقائق جومخصوص ہیں اُن کے ظاہر کرنے میں احتیاط فرمائی۔ بقول 📗

معنی گرہمیں خواہی کہ را نِ عشقِ میگوئی ہے۔ مقام ایں سر دارست برمبرنمی گنجد (ترجمہ) ہم کورا نِ عشق بتانا نہیں جا بیئے کیونکہ بیدہ وہ اعلیٰ مقام ہے کہ سی کے بیان میں نہیں ساسکتا۔ سوال 4: عشق کے اقسام لیعنی عشق حقیقی اور عشق مجازی کے متعلق واضح بیان کرو؟ جواب: ۔ اقسام عشق کی نسبت ارباب طریقت نے بیفر مایا که 'عشق'' کی دوقتمیں معروف (مشہور) ہیں۔ 91۔ مجازی (Worldly Love) اور 02 حقیقی (Devine Love)

00- عشت مجازی: -مظاہر جسّه (Sensational Objects) سے قلب کے تعلق کا نام ' مجاز' ہے اور اُن مظاہر حسّه کے مشت کا شکر ادا کرنا ہے کیونکہ ' دُسن' (Grace or Beauty) حق تعالی مظاہر حسّه کے مشت کا شکر ادا کرنا ہے کیونکہ ' دُسن' واشان تعمت ہے۔ اُل کی نعمت کا شکر ادا کرنا ہے کیونکہ ' دُسن صُورَ کُم اُل خسن صُورَ کُم اُل التخابین کی ایک عظیم الشان تعمت ہے۔ اُل وال نی خلق کُم سن و صَور کُم اُل خسن صُور کُم التخابین آیت (2,3 میہ) وہی ہے جس نے تم کو پیدا کیا ۔۔ اور تمہار انقشہ بنایا سوخوب نقشہ بنایا ۔ مگر بعض محققین نے عشق مجاز پر جرح (Criticism) کی ہے اور بعض نے فر مایا کہ جاز دوطر ایق پر منقسم ہے۔ اور عشورت نا بل تعریف )۔

اب إس مثال پرغور کرو: کوئی عالم ، قلم ، کاغذ، سیابی (Ink) کوعزیز (پیند) رکھتا ہو تو بنہیں کہا جاسکتا کہ '' کاشوق نہیں مجبوب بالذات (اللہ تعالیٰ) تو صرف ایک ہی ہونا چاہیئے کیان دوسری اُن چیزوں سے محبت جو مجبوب سے متعلق ہیں مجبوب کی محبت میں حاکل (رکاوٹ) (Interruption نہیں ہوتی اور ندائس محبت کیلئے نقصان رساں ہوتی ہیں۔ اُسی طرح جو مخص حق سبحانہ تعالیٰ کا عاشق ہے وہ محمہ مصطفلے صلی اللہ علیہ وسلم کوعزیز رکھے گا اور اپنے شخ سے بھی محبت کرے گا جوموصل إلی المطلوب ( وَسیلۃ إلی اللہ ) ہیں کائینات ہیں جو پچھ ہے وہ حق تعالیٰ کافعل وصنع ( کاری گری ) ہے، جس چیز سے بھی ہم محبت کروگے، گویا بیتم اُس (اللہ ) کے فعل وصنع سے کروگے ۔ پس عشق و عاشق کا کمال (Excellence) ہیہ ہے کہ ہر'' محبت' 'حق تعالیٰ ہی سے ' محبت' ہے ، مجاز کا یہاں نام نہیں ، جب عاشق فعل وصنع معشوق کو دوست رکھتا ہے تو یہ دوسی و محبت غیر معشوق سے دوسی و محبت نہیں کہا گا تا ہے ، کیونکہ سب ہی اُس کی مخلوقات ہیں اُس ہی کے اساء وصفات کے پر تو (تجلیات) کا نتیجہ (اظہار) ہیں۔ ہے ، کیونکہ سب ہی اُس کی مخلوقات ہیں اُس ہی کے اساء وصفات کے پر تو (تجلیات) کا نتیجہ (اظہار) ہیں۔ ہے ، کیونکہ سب ہی اُس کی مخلوقات ہیں اُس ہی کے اساء وصفات کے پر تو (تجلیات) کا نتیجہ (اظہار) ہیں۔ حقیق کی محبت کی راہ میں جاب (یہر یہ یہ وسیلہ ) کی حیثیت سے عزیز رکھنا'' شرکت فی المحبت' نہیں کہلائے گی اور محبوب

وَ مَنُ يُنعَظِّمُ شَعَآئِرَ اللهِ فَانَّهَا مِنُ تَقُوَى الْقُلُوبِ (سورة الْحُ آیت 32) (ترجمه)" جُو صُفدا کی یادگاروں (شَعَار) کا پورالحاظ (تعظیمی) رکھے تو اُس کا پہلے اظر کھنا تقلی قلب سے ہوتا ہے '۔ پس اِسی معنیٰ میں صورتوں سے شق خود مصوّر سے شق قرار دیا جاتا ہے اور یہی صوفیہ کے نزد کی محقق (Proved) ہے۔ واضح ہوکہ تی تعالیٰ کے جمال با کمال کے دواعتبار (Hypatasis) ہیں

[1] اطلاق [2] تقيد

(۱)-اطلاق (Absoluteness) : پیره قیت جمال ذاتی ہے، من حیث الذات (عین ذات) ہے۔ عارف اس جمال کا اپنی جمال کا ان فنا فی اللہ اصطلاح صوفیہ میں سالک کا اپنی جمال کا ان فنا فی اللہ اصطلاح صوفیہ میں سالک کا اپنی خودی کوفنائیت (فنا فی الذات) کر دینا ہے۔ (بیرحالت ذکر یا شغل یا تصور تی سے حاصل ہویا اور کسی طرح سے) اور حق تعالیٰ ہی کو باقی سمجھنا ہے۔ ایسی حالت میں حدوث وقدم (Incipience & Antiquity) میں تمیز (احساس فرق) غائب ہوجاتی ہے۔

(2) - قبطید (Stipulated) : - بیمظا ہر حسیہ وروحانیہ (Manifetation of Form & Soul) میں اُس (خداکے) جمال کاظہوریا" بخلی" ہے۔

ایک عارف (Devout) جب اپنی آنکھوں سے جمال کا مشاہدہ کرتا ہے تو جانتا ہے کہ یہ جمالِ تق ہے جومرا تپ کونیہ (اعیا ثابتہ اشیاء) پر اساء وصفات کی بخلی کا اُٹر (مظہر) ہے ۔غیر عارف (Unwise) جس کو یہ نظر نہیں ، اُس کو ہر گزنہ چاہئے کہ حسینوں (حسین عورتوں) کی طرف دیکھے ورنہ وہ فتنہ ، آفت وخذلان (گراہی) میں مبتلا ہوجائے گا ورنفس وشہوت (Carnal Lust) کا شکار بن جائے گا۔ یہ بے شک حرام (Prohibited) ہے۔

میں مبتلا ہوجائے گا اورنفس وشہوت (Carnal Lust) کا شکار بن جائے گا۔ یہ بے شک حرام (Prohibited) ہے۔

02-عشقِ حقیقی : عشقِ حقیقی کی رفعت (بلندی) اورعظمت (بڑائی) پر جمله محققین کا جماع (اتفاق) میں میں مین مین مقام ہے کہ عشاق (Devine Lovers) بعد فراغ وخلاص عَمَّا سوکی المحبوب (غیر محبوب سے آزادی کے بعد) جب منازلِ صدق و مراحلِ فنا طئے فرماتے ہیں تو ذاتِ واجب الوجود

(حق تعالیٰ) سے واصل (Realised) ہوتے ہیں اوراُس کی بارگاہ اُحدیت (Infinity) سے مرتبہ عینیت (State of سے مرتبہ عینیت (Precision) کا تعوض (عطا) ہوتا ہے۔ بقول

عاشقال اندرعدم خیمه زدند ﴿ چوں عدم یکرنگ ونفس واحداند (ترجمه)عاشقال اپنے عدم ذاتی پرنظرر کھے ہوئے ہیں ﴿ یہاُ نکا بجزاُ نکوذاتِ واحد کے ساتھ ایک رنگ (ایک) کردیا یعنی انہیں عینیت کا احساس ہوگیا۔

اولیاءرحمٰن،این مجامدوں اور ریاضتوں سے افعال وآثار (Deed their effects) کے جابوں (پردوں) اور شکون وصفات (Affinities & Attributes) کے پردوں کو چاک کر کے ذات حق تعالیٰ سے واصل ہوجاتے ہیں، اُن کا مرجع ومآب (مقصود) صرف ذات حق ہی ہوتی ہے۔ یہی عشقِ حقیقی بتوسلِ رسول ﷺ ہے اور یہ ہی نظریہ صوفیہ 'وحدتُ الوجود' ہے جس کا خاکہ (Out -Line) اِ خصاراً یوں ہے۔

ذات ِ قَلْ مُن موہن (دل مو ہنے والا) جب اعیان ثابتہ (Probate Architypes) یا اپنے صورِ علمیہ (معلومات ِ الہیہ) پراپنے وجود (اساء وصفات) کی بخلی کرتا ہے اور اپنے حُسن و جمال کا اُن میں ظہور کرتا ہے تو فقتہ عشق وعاشقی پیدا ہوتا ہے، تمام ذرّات ِ وجود (مخلوقات) اُسی جمیل مطلق (Absolute Graceful) (خدا) کے فقتہ عشق وعاشقی پیدا ہوتا ہے، تمام ذرّات وجود (مخلوقات) اُسی جمیل مطلق (Mirrors) کے پیش نظر کہا جاسکتا ہے کہ وہ خود (خدا تعالی ) شہود کے آئینے فردہ خدا تعالی کہا جاسکتا ہے کہ وہ خود (خدا تعالی ) اپنی صورت ہی سے عشقبازی کرتا ہے، غیر کا نام ونشان محض وہم میں ہوتا ہے، جس کی کوئی حقیقت نہیں ۔ بہر حال اپنی صورت ہی سے عشقبازی کرتا ہے، غیر کا نام ونشان محض وہم میں ہوتا ہے، جس کی کوئی حقیقت نہیں ۔ بہر حال طور پر جمحفاضر وری ہے۔ طور پر جمحفاضر وری ہے۔

چنانچہار بابِ بحقیق وطریقت اپنے مریدین ومسترشدین کی یافت (معرفت) واستعداد (Capacity) کے لحاظ سے مختلف الفاظ کے پردے میں ' عشقِ حقیق'' کے اوصاف ارشاد فرمائے ہیں جن کا اقتباس (Extract) درج ذیل ہے۔

### ارشاداتِ ارباب تحقيق

سوال 5: عشق الهي كے متعلق ارشادات ارباب تحقیق بیان كرو؟

جواب:01- سيدنا ابو بكر صديق رضى الله عن قرمات بين - مَنُ ذَاقَ مِنُ حَالِصَ مُحَبَّهُ اللهِ تَعَالَى شُعُلَهُ ذَالِكَ عَنُ طَلَبِ الدُّنْيَا وَاَوُ حَشَاهُ عَنُ جَمِيعِ الْبَشَرِّ۔ (ترجمہ)جس نے اللہ جل شانہ كى خالص محبت كامزہ چكھا،وہ دنياكى طلب نہ كرے گا اور سب لوگوں سے وحشت كرنے كے گا۔ (احياء العلوم)

02۔ **حسین بن منصور** علیہ الرحمۃ سے ایک درولیش نے اُس وقت جب وہ در ّے ( کوڑے ) لگائے جارہے تھے، دریافت کیا کہ عشق'' کی تعریف کیاہے؟

فرمایا :انچہامروز بینی وفردابینی و پس فردابینی \_ لیعنی آج قتل کریں گے،کل جلا کینگے پرسوں خاک بر بادکریں گے، اُس کانام' <sup>دعش</sup>ق'' ہے۔(تذکرۃ الاولیاء)

- 03- ابو حمزه محمد بن ابراهیم بغدادی علیه الرحمة سے پوچھا که عاشق کومعثوق کے سواکسی اور چیز کے خیال کی بھی فرصت ملتی ہے؟ فرمایا نہیں: عاشق دائمی بلا اور موقوف ہوجانے والی خوشی، اور متواتر آنے والے دردوں میں مبتلار ہتا ہے۔ (طبقات الکبریٰ)
- 04- با یسزید بسطامی علیه الرحمة نے فرمایا بعثقِ الہی ماسوائے حق (غیر) کے اثر کو دل سے زائل (ختم) کرتا ہے۔ (تذکرة الاولیاء)
- 05- شیخ ابو الحسن خر هانی علیه الرحمة نے فرمایا: جوعاش ہوا، اُس نے خدا کو پایا اور جس نے خدا کو پایا اور جس نے خدایایا اُس نے خود کو فراموش اور گم کیا۔ (تذکرة الاولیاء)
- 06 ابو محمد عبدالله بن محمد راسى عليه الرحمة فرمايا: ' عشق' جب ظاهر موا، عاشق كى رسوائي موئي اور جب چھيار ہا، عاشق كا كام تمام كيا۔ (طبقات الكبرىٰ)
- 07- شیخ منصور بطائیحی علیه الرحمة نے فرمایا: عاشق ہمیشدا پیخ نمار (نشه) میں سرشار اور اپنی شراب میں جران رہتا ہے اور نشہ سے نکل کر خیرت میں آتا اور جیرت (Wonder) سے نکل کرنشہ میں جاتا ہے۔ (طبقات الکبری)

08- شیخ حیاد بن مسلم دباس علیه الرحمة نے فرمایا: الله تعالیٰ کی طرف جانے کاراسته سب سے نزدیک اُس کا'' عشق' ہے اوراُس کاعشق خالص (Pure) نہیں ہوتا جب تک عاشق روح بلا نفس (بلا ارادہ) نه روجائے، اور جب تک اُس میں نفس ہے بھی وہ اللہ تعالیٰ کے عشق کا مزہ چکھنہیں سکتا۔ (طبقات الکبریٰ)

09- شیخ عبدالوحمن طفسونجی علیهالرحمۃ نے فرمایا: ایسا شخص عاشق ہے جو محبت کے علم کوفنا کر کے محبت کی رویت (دید) سے محبوب کی طرف چلا آیا ہے اور جب اِس نسبت کی طرف آیا تو عاشق بلاعلّت (نفس) ہوگیا۔ محبت 'ذکر'' کی مقتضی (جا ہتی) ہے۔ اِس لئے عاشق اپنے ربّ کا ذکر کیا کرتا ہے' اور اُس کے عاشق اپنے ربّ کا ذکر کیا کرتا ہے' اور اُس کے عاشق سے غافل ہوجا تا ہے۔ اُس کے اپنے ''نفس' (Annity) کویا دکر نے میں خلل (Break) آجا تا ہے اور وہ اپنے فس سے غافل ہوجا تا ہے کہ مذکور کھرا پنے ربّ کی یاد کے غلبہ (Influence) سے جملہ احساس (خود) کو بھول جاتا ہے، تب کہا جاتا ہے کہ مذکور (ربّ) کی رویت (دید) میں ساگیا اور اپنے ''نفس' سے فنا ہو گیا۔ (طبقات الکبریٰ)

10- خواجه ابو نصر سراج عليه الرحمة نفر ما يا عشق ايك آگ ہے جودل عشاق سے مشتعل (تيز) ہوتی ہے اور ماسو کی اللہ کو خاکستر کرتی ہے بھی اکی (جیسے فر مانِ الہی ہے) نارُ الله الُمُو قَدَةُ الَّتِی تَطَّلِعُ عَلَى اللَّهُ فَئِدَةٍ (سورة الحمر ه آیت 6) (ترجمه) ''الله کی بھڑکائی ہوئی آگ ہے جودلوں تک پہنچی ہے'۔ (پروانہ ہی جانتا ہے کہ دود ہ (شعلہ) شمع میں کیا حلاوت ہے)۔ (طبقات الکبری)

11- **شیسنے داؤد کبیس** علیہ الرحمۃ نے فرمایا: زیادہ تعجب انگیزیہ ہے کہ عاشق معشوق کے سوادوسرے کے دروازے *پرٹھیرے*۔

یب بھی فرمایا: جس کواللہ تعالیٰ ہے عشق ہوگا، وہ ہراس چیز کو جس کا وہ (اللہ) سبب ہوگا، دوست رکھےگا۔ اور یہ بھی فرمایا: جس دن اہل باطل خسارہ (نقصان) میں ہونگے 'اُس دن (روز قیامت) نبی اور نبی کے پیرو (Followrs)، یاعاشق کے سواکسی کونجات (Salvation) نہ ملے گی۔ (طبقات الکبریٰ)

12- **شیخ ابوالحسن شاذلی** علیہ الرحمۃ نے فرمایا: محبت نہیں چاہتی کہ عاشق کو معشوق کے سواکسی کے کام میں لگائے (طبقات الکبریٰ)

13- خواجه سری سقطی علیه الرحمة نے فرمایا: قیامت کے روز تمام اُمتیں اپنے انبیاء کے نام سے پکاری جاکیں گیاری جاکی این دی کو اِس طرح پکارا جائے گا۔

يَا اَوُلِيَاءَلله هَلُمُّو اِلَّي اللهِ

ترجمہ: (اے خدا کے جاہنے والواپنے محبوب کی طرف دوڑو) پیٹن کراُن کوالیی خوشی ہوگی کہ قریب ہوگا کہ اُن کے دل پھٹ جائیں اوراُن کوشادی مرگ ہوجائے۔(احیاءالعلوم)

14- امهام احمد غزالی علیه الرحمة نے فرمایا: مقاماتِ سلوک الی الله میں بلندترین درجہ ' مقامِ محبت' ہی کا ہے، اُس کے سواجو مقامات ہیں وہ یا تو مقامِ محبت کے مقدمات (قریب) ہیں یا پھراُس کے تو توابع و نتائج (ثمرہ) ہیں۔ (احیاء العلوم)

15- خواجه امیر خسرو علیه الرحمة جنهیں عشق ومحبت کی شراب سے بوری حیاشی (Relish) تھی فرماتے ہیں۔

از شعلهٔ عشق ہر کہ افروختہ نیست با اُو سر سوزن دِلم دوختہ نیست گرسوختہ نیست گرسوختہ نیست گرسوختہ نیست گرسوختہ نیست گرسوختہ نیست اُت کہ زِعشق اُکے من آکہ زِعشق جیسے سوئی کی نوک دل کوئی نہیں سکتی جب بجوعشق کے فنائیت حاصل نہیں ہوتی، تو پھر بے دلی سے دل بھی جلایا نہیں جاتا یعنی عشق پیدا نہیں ہوتا جب بجوعشق کے فنائیت حاصل نہیں ہوتی ، تو پھر بے دلی سے دل بھی جلایا نہیں جاتا یعنی عشق پیدا نہیں ہوتا

# احاديث نبوي صلى الله عليه وسلم

سوال 6: عشق كى اہميت اور مرتبہ كے متعلق احادیث نبوى الله اور قرآنی آیات بیان كرو؟

00- حضوت انس د ضبی الله عنه سے مردی ہے کہ ایک اعرابی (دیباتی) آنخضرت ملی اللہ علیہ و سلم کی خدمت میں حاضر ہوااورع ض کیا''یارسول اللہ قیامت کب ہوگی'' ؟ آپ نے فرمایا''تو نے اُس کیلئے کیا سامان کررکھا ہے''؟ نادم ہوکرشکتہ دلی سے عرض کیا''یارسول اللہ میر بے پاس نہ تو نمازوں کا، نہ روزوں کا اور نہ صدقہ و خیرات کا ہی ذخیرہ ہے، جو پچھ سرمایہ (وسیلہ یا ذریعہ) ہے وہ خدااوررسول کی''مجت'' کا ہے اور بس ۔ آپ شیل نے نفر مایا اَلْمَرُ ءُ مَعَ مِنُ اَحَبُ (جوجس کوچا ہے گاوہ اُسی کے ساتھ رہے گا)۔ حضرت انس فرماتے ہیں کہ میں نے مسلمانوں کو اسلام کے بعد کسی چیز سے اتنا خوش ہوتے نہیں دیکھا' جتنے کہ وہ آپ شیل کی باس بات سے خوش ہوئے (کیونکہ وہ سمجھ گئے کہ صرف خدا اور رسول کی محبت عشق ہی سب پچھ ہے۔ کی باس بات سے خوش ہوئے (کیونکہ وہ سمجھ گئے کہ صرف خدا اور رسول کی محبت عشق ہی سب پچھ ہے۔ (بخاری وہسلم)

02 - حضرت عائشه رضى الله عنها سے روایت ہے کہ آنخضرت سلى الله علیه وسلم نے ایک صحافی کوسی جماعت کا آفیسر (Incharge) بنا کر بھیجا تھا۔ وہ جب نماز پڑھانے جاتے تو ہر نماز میں سورة کے آخر قُلُ هُوَ الله اَحَدُ ضرور پڑھا کرتے، جب اُن سے پوچھا گیا کہ وہ ایسا کیوں کرتے ہیں تو اُنھوں نے کہا۔ "لِا نَّهَا صِفَةُ السَّ حُمٰنِ فَإِنَّ اَحَبُ اَنُ اَقُرا بِهَا " ۔ (اِس سورة میں رقم والے خداکی صفت کا بیان ہے تو مجھ کو اِس کے پڑھنے السَّ حُمٰنِ فَإِنَّ اَحَبُ اَنُ اَقُرا بِهَا " ۔ (اِس سورة میں رقم والے خداکی صفت کا بیان ہے تو مجھ کو اِس کے پڑھنے سے محبت ہے) آنخضرت نے فرمایا: "اُن کو خبر کردو اِنَّ الله یُہ جِبُّ فَ (الله تعالیٰ بھی ان سے محبت کرتے ہیں) متفق علیہ۔

03- لَا يَنْ اللَّ عَبُدِى يَتَقَرَّبُ بِانَّوَ افِلِ حَتَّى أُحِبُّهُ فَاِذَا آحُبَيْتُهُ كُنْتُ سَمُعَهُ الَّذِي يَسُمَعُ بِهِ وَبَصَرَهُ الَّذِي يُبُطِشُ بِهَا وَ رَجُلَهُ الَّتِي يَمُشِي بِهَا \_ (مديث قرَى) الَّذِي يُبُطِشُ بِهَا وَ رَجُلَهُ الَّتِي يَمُشِي بِهَا \_ (مديث قرَى)

(ترجمه) حق تعالی فرما تا ہے''میرا بندہ اپنی طاعتوں (نوافل) سے میرا قرب (Proximity) اِس قدر ڈھونڈھتا

(جا ہتا) ہے کہ میں اُس سے محبت کرنے لگتا ہوں پھر جب اُسے دوست رکھتا ہوں تو میں اُسکی ساعت (کان) بن جاتا ہوں جس سے وہ سنتا ہے، اور اُسکی بصارت (آئکھ) ہوجاتا ہوں جس سے وہ دیکھتا ہے اور اُسکا ہاتھ بن جاتا ہوں جس سے وہ پکڑتا ہے۔ اور یاؤں بن جاتا ہوں جس سے وہ چلتا ہے'۔

صفت محبت

<sub>00</sub>- نبی کریم صلی الله علیه وسلم اپنی خشوع وخضوع کی دعاؤں میں اور خلوت (تنهائی) کی ملاقا توں میں اُسی محبت کا سوال فر مایا کرتے: اَللّٰهُمَّ ارُزُقُنِی حُبَّکَ وَحُبَّ مَنُ یَّنْفَعَنِی فِی حُبَّک. (ترمذی) (ترجمه) خداوندا: تو مجھے اپنی محبت اور اُس کی محبت جو تیری محبت کی راہ میں نافع (فائدہ بخش) ہو روزی (عطا) فرما۔

05- اَحَبُّو اللهِ لِمَا يَغُدُو كُمُ بِهِ مِنُ نِعُمَةِ وَاحْبُونِي لِحُبِّ اللهِ (ترمذی بروایت ابن عباس) (ترجمه) تم الله تعالی سے محبت اس وجہ سے کروکہ وہ تم کو ہرضی اپنی نعمت سے سرفر از کرتا ہے اور مجھ سے اسلئے محبت کروکہ الله تعالی مجھ سے محبت کرتا ہے۔

06- قرآن شامد ہے کہ طبقاتِ انسانی میں متعدد (بہت) ایسے گروہ ہیں جن کوحق تعالیٰ کی' محبت' کی دولت ملی ہے۔ جیسے ارشادات حق ہیں:

إِنَّ اللهِ يُحِبُّ الْمُحُسِنِينِ (پ٢٥٨) التَّوَّابِينَ (پ٢٥٣١) الْمُتَطَهِّرِينَ (پ٢٥٣١) الْمُتَطَهِّرِينَ (پ٢٥٣١) اَلْمُتَوِيِّلِينَ (پ٣٦٠١) اَلْمُتَوِيِّلِينَ (پ٣٦٠١) اَلْمُتَويِّينَ (پ٣٦٠١)

الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِلِهِ (پ٢٦٥)، الصَّبِرِينَ (پ٢٥٢)

(ترجمه) الله تعالی محبت کرتا ہے احسان (نیکی) کرنے والوں سے، توبہ کرنے والوں سے، پاک صاف رہنے والوں سے، تو کل کرنے والوں سے، انصاف کرنے والوں سے، پر ہیز گاروں سے، اُس کی راہ میں لڑنے (جہاد) کرنے والوں سے، صبر کرنے والوں سے۔

کر اوریہ بھی فرمانِ خداتعالی ہے۔ کتب علیٰ نَفُسِه الرَّحُمَةَ (پـ٥٤) (ترجمه) الله تعالی ازخوداین اوریہ بھی فرمانِ خداتعالی ازخوداین اوپر مهر بانی (رحمت) کرنے کولازم کرلیا، یعنی اِس وسیع کائینات کا کوئی ذرّہ بھی اُس سایۂ رحمت (محبت) سے محروم نہیں۔

#### تعارف ارباب تحقيق

01- شیخ منصور بطائجی علیه الرحمة: - آپُ اہل مصر کے پیرانِ طریقت میں سے ہیں - ابوبکر مصریُّ اور ابوعلی رود باریُّ اُن اور ابوعلی رود باریُّ اُن کی صحبت سے استفادہ حاصل کیا۔ اپنے وقت کے طریقت کے امام رہے۔ ابوعلی رود باریُّ اُن کی تعظیم کرتے تھے کہ یہ باتمکین سالک ہیں تقریباً <u>340ھ</u> میں وصال ہوا۔

02- شیخ حماد بن مسلم دباس علیه الرحمة: - آپ ملک شام کے جلیل القدر بزرگ اور طریقت کے حقائق، دقائق، لطائف و معارف پر اِس قدر نگاہ رکھتے تھے کہ مشائخین گھبراتے تھے اور آپ کی صحبت سے کثیر تعدادگروہ اکا برین کا نکلا۔ مقام سے میں سکونت اختیار کی و ہیں آپ کا مزار زیارت گاہ خاص و عام ہے۔ پہلے آپ عالم علم حقائق تھا کئے زمانے میں بہت سے صوفی بغداد میں اُنہیں کی صحبت سے مستفیض اور فائز المرام رہے۔

03 خواجه احيد خسر و عليه الرحمة: - آپ كالقب معين الدين ہے - آپ دول ( مندوستان ) كے باشندہ رہے - آپ گر الد لا چين كے امراء ميں سے تھے سلطان مبارک شاہ خلبى كى وفات كے بعد خسر و استعان مبارک شاہ خلبى كى وفات كے بعد خسر و عضرت نظام الدين اولياء كى خدمت ميں پنچے - رياضت و مجاہدات ميں مصروف ہوئے - جاليس سال تک صوم الد ہر (روزہ) ركھا - اپ شخ كے ہمراہ طئے عرض كے طريق سے جج كيا - شخ (نظام الدين اولياء ) كے اشار ب سے حضرت خضر عليه السلام سے ملاقات كى اور اُن سے التماس (Request) كيا كہ اپنالعاب (تھوک ) اشار ب حضرت خضر عليه السلام سے ملاقات كى اور اُن سے التماس (الموسی کیا کہ اپنالعاب ( تھوک ) اپ شخ کئی خدمت میں ڈالیس، حضرت خضر نے فرمایا كے بيدولت تو سعد كی لے گئے ،خسر و شکستہ خاطر ( ما يوس ) اپ شخ کی خدمت میں عاضر ہو ئے اور عرض كی تو آپ نے اپنالعاب اُن كے منہ میں ڈالدیا، اُس كی برکت سے وو کی خدمت میں اور اپ بعض تصانف میں خود کھا ہے کہ میر ہے شعر پانچ لا کھ سے کم اور چار لا کھ سے زیادہ میں ۔ صاحب ساع اور وجد حال تھے 74 برس كی عمر میں جو کھی وصال ہوا۔ آپ آپ نے نین قن فن کئے ۔ مزار د ، بلی میں زیار تے گاہ میں نیار تو گاہ میں میں دوسال ہوا۔ آپ آپ نے گئے ۔ مزار د ، بلی میں زیار تے گاہ واص و عام ہے۔

# شوق

تیرے دربار میں کس کی کمی ہے یا رسول اللہ عظا تیری سرکار سب کچھ دیکھتی ہے یا رسول اللہ ﷺ تیرے صدقے میں میری زندگی ہے یا رسول اللہ ﷺ تیری ہی دید میری زندگی ہے یارسول اللہ ﷺ کمال عشق ہے معشوق عاشق بنگیا تیرا عجب یہ انجذابِ عاشقی ہے یا رسول اللہ ﷺ ا بگر جاتے ہیں ہم لیکن سنور جاتے ہیں تھوکر سے تیری رجت کی کیا شانِ غنی ہے یارسول اللہ ﷺ جدهر دیکھوں تیرا رہتا ہے بس پیشِ نظر جلوہ کھ ایسی دل میں صورت بس گئی ہے یا رسول اللہ ﷺ یلا کر جام وحدت اپنا متوالا بنا مجھے دونوں جہاں سے بیخودی ہے یارسول اللہ ﷺ ہوں دور افتادہ کیکن مجھکو تیرا ہی تصور ہے تیری ہی بارگاہ میں حاضری ہے یارسول اللہ ﷺ خدارا وصل سے خالد کو اینے شاد کردینا تیری فرقت قیامت بنگئی ہے یارسول اللہ ﷺ حضرت خالدوجوديَّ

# 08-1 شوق (طلب)

Avidity (Solicitation)

سوال 7: ـ اربابِ طریقت کے مطابق''شوق' سے کیا مراد ہے؟ اور''شوق' بلحاظِ محبت کتنے نواع پر منقسم ہے؟ جواب: ''شوق' کی نسبت اربابِ طریقت کا اتفاق ہے کہ شوق ، محبِ صادق (Lover) کی افراطِ محبت (شدّ تے محبت ) کالازی نتیجہ ہے جبیبا کہ شیخ العارفین خواجہ عثمان جری علیہ الرحمۃ نے ارشاد فرمایا:

اَلشَّوْقُ ثَـمُرَةُ الْمُحَبَّةِ مَنُ اَحَبَّ اللهِ اَشُعَاقَ اِلَىٰ لِقَائِهِ \_ (ترجمه) شوق نتيجه (ثمره) ہے محبت کا اُس کیلئے جو الله تعالیٰ ہے محبت کرتا ہے، اُس سے ملاقات (وصال) کا مشاق ہے۔ چنانچہ اربابِ محققین و حضرات عارفین کا فرمودہ (فرمان) ہے کہ' شوق' مقرّ بین بارگاہِ ربالعزّ ت کے احوالِ صادقہ میں سے ایک حضرات عارفین کا فرمودہ (فرمان) ہے کہ' شوق' مقرّ بین بارگاہِ ربالعزّ ت کے احوالِ صادقہ میں سے ایک حال (کیفیت) کا نام ہے۔ درحقیقت ''شوق' یہ ہے کہ سالک کے پیجان قلب (Hearty inclination) کی حال (کیفیت) کا نام ہے۔ درحقیقت ''شوق' یہ ہے کہ سالک کے پیجان قلب (Lover) میں محبّ (لطف اندوز) ہونے کی خواہش محبّ (Lover) کے باطن (دل) میں مشتعل (بھڑکا) کرتی ہے۔ ایسی حالت کو اصطلاحات میں ''شوق' کہتے ہیں۔ اور یہ بھی منقول ہے کہ''شوق محبّ نا بلی ظرار ج محبت دو، نوع (دوشم) پر شقسم ہیں۔ (۱) شوق محبّ ان صفات

(2) شوق محبّانِ ذات

شوقِ محبانِ صفات: ۔ جس کا تقاضہ (Desire) محبوب کے کرم والتفات (توجه) ورحمت (مهربانی) و احسانات (Favours) تک محدود ہے، گویا یہ حضرات طالبِ لطف ورحمت ہیں۔

**شوق محبانِ ذات**: بس کوصرف بقاء (Endurance مطلوب اور قربِ مجبوب سے تعلق ہے۔ چونکہ بیسمِ شوق مختص (Specific) ہے اس کئے مخصوص اہلِ شوق کو بیمر تبہ نصیب ہوتا ہے۔ گویا بیر حضرات طلب گارِ دیدارِیار ہوتے ہیں۔

واضح ہوکہ طالبِ لطف ورحت بہ کثرت ہیں، مگر طلب گار دیداریار ہزاروں میں ایک ہوتا ہے۔ جوخوش نصیب طالب حق ومشاق دیدار ہوتا ہے، حق کا محبّ ہے، اُس کی قدر و قیمت کا انداز ہ اُس حدیث شریف سے جو' شوق' کے متعلق ہے، کروکہ' اگرطالب اپنے محبوبِ حقیقی کی طرف ایک بالشت (۱۰) جھکتا ہے تو حق تعالیٰ اُس کی طرف ایک ہاتھ (اللہ) کی طرف سبقت کرتا ہے وقت تعالیٰ اُس کی طرف ایک ہاتھ (اللہ) کی طرف آتا ہے، اگر میر (بندہ) اُس کی طرف آتا ہے، اگر میر (بندہ) اُس کی طرف چیل کر آجا تا ہے تو وہ (اللہ) اُس کی طرف دوڑ کر آتا ہے۔

(حدیث)۔إس مشہور حدیث میں اُسی عشق کا اظہار کیا گیا جس کی طلب (شوق) ہرانسان کا فریضہ ہے۔ اُسی عشق وشوق سے زندگی ، زندگی ہے۔ اُسی عشق سے سلوک اِلَی اللّٰد (راہِ خدا پر آ گے بڑھتے جانا) طئے ہوتا ہے۔ یہی شوق وعشق بناء سلوک ہے۔ اُسی عشق کی طلب (شوق) اہل اللّٰدو برزرگانِ دین ، اولیاء اللّٰہ نے کی ہے۔ سوال 8: صوفیہ کرام کے الفاظ میں عشق و محبت کس چیز کا نام ہے؟

جواب: صوفیہ کرام کے الفاظ میں عشق ومحبت دراصل حمیلِ حقیقی (حق تعالیٰ) کا اپنے ہی جمال (مُسن ) کی طرف میلان (متوجہ ہونے) کا نام ہے۔

خواہ مرتبہ اجمال (وحدت) میں یا مرتبہ تفصیل (واحدیت) میں بالفاظ دیگر مرتبہ داخلیہ (زات) میں یا مرتبہ خارجیہ (مخلوق) میں بقول کسی عشق حقیقی میں مبتلا عارف کے

كُلُّ الْجِهاتِ لِحُسُنِ وَجُهِكَ مَشَرَّقُ وَلِكُلِّ ذِى قَلْبِ اللَّكَ تَشَوَّقُ يَا وَاهِبَ الْحُسُنِ الْبَدِيْعِ لِآهُلِهِ كُلٌ بِحُسُنِكَ فِى الْحَقِيْقَةِ تَعَشَّقُ

(ترجمه): ہر جہت (Side) یا صورت تیرے کُسنِ رُخ (چہرہ) سے روش ہے اور ہر صاحب دل کو تیراہی شوق (طلب) ہے۔ اے حسنِ نادر (Rare) کہ اُس کے اہل کوعطا کرنے والے ،سب دراصل تیرے ہی حسن کے عاشق ہیں۔

چنانچەصوفىه عظام نے مقام''شوق'' وَاثرات سے طالبین راہ طریقت کو یوں آگاہ فر مایا:۔

كشكول قادر به

#### ارشاداتِ ارباب تحقيق

سوال و: عشق ومحبت کے متعلق ارشادات ارباب تحقیق بیان کرو؟

جواب: 10- ابو محمد فتح موصلی علیه الرحمة نفرمایا: جوالله جلاله کا اشتیاق (شوق) رکھے گا، وہ ماسویٰ اللہ سے مستغی اور پر ہیزگار ہوجائے گا۔ (طبقات الکبریٰ)

-02 خواجه سرى سقطى عليه الرحمة في مايا: بلندر مقام عاشقول كا''شوق' ہے۔ 02 (تذكرة الاولياء)

03- يحسى بن معاذ عليه الرحمة في فرمايا: علامت "شوق" (طلب) بيه به كه جوارح (Parts of Body) كو شهوات (Carnal Desire) سے نگاہ (محفوظ) رکھے۔ (تذكرة الاولياء)

40- **ابو حضص حداد** عليه الرحمة نے فرمايا: جس نے ايک جام ِ شوق پيا، وہ ايسا بيہوش ہوا کہ پھر ہوش ميں نہيں آسکتا،مگر بوقت لِقائے (وصال ياملا قاتِ) حق تعالى \_ (تذكرة الاولياء)

05- تاج العاد فين ابو الوفا عليه الرحمة :جوبيابان (ميدانِ) شوق مين الگهور ما (دوئي ياغيريت عديما مايا) وه آفاق (شهود الهي) كي طرف التفات (توجه) نهين كرتا

اور بیبھی فرمایا: جس کونظر کے اثر نے سرگرداں (مصروف ودیوانہ) کیا وہ خبر کے سننے سے (جان کر) بے چین ہوا۔اور جوشوق کے دریامیں ڈوبا، وہ ماسو کی اللہ سے بے خبر ہوا۔ (طبقات الکبریٰ)

66- شیخ ابو محمد ماجد کردی علیه الرحمة نے فرمایا: جواپے رب کا مشاق ہوا، وہ خوش ہوا، جو چلا (اپنے نفس کے احساس سے گزرگیا) وہ متحیر (حیران) ہواوہ اُڑا (فناہوا)، جواڑا اُسکی آئے کھیں نزد کی (قرب) سے ٹھنڈی ہوئیں (واصل ہوا)۔

ی بیجهی فرمایاً''زامد''صبر کی مزاولت (Regular Practice) کرتا ہے،''مشاق'' شکر کی ،''واصل''ولایت کی۔ ﷺ بیجهی فرمایا: مُشتاقوں (مقامِ شوق والوں) کے دل اللہ کے نور سے متو ررہتے ہیں، اور جب اُن میں

شدی تربیب

اشتیاق کی تحریک (Incitment) ہوتی ہے جوآ سان اور زمین کے درمیان ہے، وہ اُسکے نورسے چیک اُٹھتا ہے۔

اُس وقت الله تعالی فرِ شتوں کے سامنے اُن پر فخر کرتا ہے اور فر ما تا ہے کہ میں تم کو گواہ کرتا ہوں کہ میں اُن کا اُن سے زیادہ''مُشتاق''ہوں۔

اوريہ جھی فرمایا: نَارُ الْهَيْبَةِ تُذِيبُ الْقُلُوبُ وَ نَارُ الْمُحَبَّةِ تُذِيبُ الْآرُواحَ وَ نَارُ الشَّوُقِ تُخِيبُ الْآرُواحَ وَ نَارُ الشَّوُقِ تَخْذِيبُ النَّفُوسِ (ترجمه) هيبت (خثيه) كي آگ دلول كواور محبت كي آگروحول كواور شوق كي آگنوس كو پُلِطاكر ياني كرديتى ہے۔

🖈 یہ بھی فرمایا: عاشقِ صادق کی علامت دریائے شوق میں کودیرٹا ناہے۔ (طبقات الکبریٰ)۔

07- ابوالمسعود ابى العشائر عليه الرحمة نفر مايا: شوق عشق صادق كالازى نتيجه بـ (طبقات الكبري)

08- ابو محمد عبدالرحيم مغربي عليه الرحمة نفر مايا: ''شوق''،مبادی (ابتداء) ذکر ميں''خوثی''سے

شریک ہوجانا، بعدۂ توسط ( درمیان ) ذکر میں''شکر'' سے غائب ( فناء ) ہوجانا، بعدۂ اَواخر (انتہائے ) ذکر میں

"محو" (بخوری) سے حاضر (بقاء) ہونا ہے۔ اِسلئے "شوق" اِن ہی تین حالتوں میں دائر (پایاجاتا) ہے۔

[1] ہمت کے ساتھ استغراق (بے خودی) اور [2] بیقراری کے ساتھ فیبت (فنا)

[3] اورشوق کے ساتھ حضور (بقاء)۔

لیس مشاق (طالبِ وصال) کا ایک تہائی (1/3) وقت استغراق (Absorption) اور ایک تہائی وقت غیبت (Extinction) اور ایک تہائی حضور (Endurence) ہوتا ہے۔ (طبقات الکبریٰ)

09- شیخ داؤد کبیر بن ما خلا علیه الرحمة نے فرمایا: مِنُ دَلِیْلِ الْاِسْتِقَامَةِ الْمُوْمِنِ شَوْقُهُ لِمَا لَیْ سَفِیْهِ هَوَی نَفْسِه فَخَوُفُهُ وَ رِجَائُهُ مِمَّا لَا ئِلَا ئِمُ نَفْسَهُ. (ترجمه) مومن کا"شوق' ایسی چیزی لئیس فِیْهِ هَوَی نَفْسِه فَخَوُفُهُ وَ رِجَائُهُ مِمَّا لَا ئِلا ئِمُ نَفْسَهُ. (ترجمه) مومن کا" شوق' ایسی چیزی نفس کے نبیت جس میں ہوائی (خواہشِ ) نفس کا شائبہ (عرد) میروییم (خوف) اس چیز سے جونفس کے ساتھ مناسبت (Relevacy) نہرکھتی ہو، اس (مومن) کی استقامت (Steadfastness) (ثابت قدمی) کی دلیل ساتھ مناسبت (طبقات الکبرئ)

### تعارفِ ارباب تحقيق

01- **ابوالمسعود ابسی العشائر** علیه الرحمة: - آپ مصر کے جلیل القدر بزرگ اور شریعت وطریقت کے جامع تھے۔

02- **ابو محمد عبدالرحيم مغربی** عليه الرحمة: آپُائمی تظيين تصوف ميں بلند پاية تھے، کتاب بعنوان "الحق" آپکی تصنيف ہے۔

### مشابره

بندهٔ عشق ہوں میں عبد پرستی میں ہوں مست
جام وحدت پیا ہوں اپنی ہی مستی میں ہوں مست
ہر تعیین میری نظروں میں ہے پارہ پارہ
ذات میں گم ہوں میں اور اپنی ہی ہستی میں ہوں مست
کیا غرض سیر گلستان و بیاباں سے مجھے
دل میں وہ خود ہیں کمیں دل ہی کی بستی میں ہوں مست
ر نج و غم درد الم سے ہو موثر دل کیوں
خوش ہوں تکلیف میں ،غربت کی ہی پستی میں ہوں مست
میں ہی ہوں اک سنگ دربار وجودی خالد
میں ہی ہوں اک سنگ دربار وجودی خالد

كشكول قادر به

# 8-2-مشابره

(Observation)

سوال 10: ''شهود'' اور ''شامد'' کی تعریف بیان کرو؟

جواب: شہود سے مرادحضوری (Omnipresence) ہے۔ دل کوجس کی حضوری ہوگی وہی اُس کا شاہد (Witness) ہوگا۔ اگر حضور قق ( صفوری فلق ( مخلوق ) اُس کا شاہد ہے۔ اور اگر حضوری فلق ( مخلوق ) موگا۔ اگر حضور قق ( صفوری فلق ) سکا شاہد ہے۔ اور اگر حضوری فلق ( مخلوق ) (Immanance)

اصطلاح صوفیہ کرام میں مشہود (جود کھائی دینے والے) کو' شاہد' کہتے ہیں۔اسکئے جو چیز دل کے سامنے حاضر ہوگی تو دل اُس کے سامنے ہوگا۔ اِس حالت میں لفظ' شاہد' مطلقاً بصیغۂ واحد (Singular) کہا جاتا ہے تو اس کی مراد' شاہد' سے تق تعالی جل جلالۂ ہوتا ہے۔اور جس موقع پر شواہد بصیغۂ جمع (Plural) استعال ہوتا ہے تو اُن کا اِشارہ مشاہدانِ خلق کی جانب ہوتا ہے۔ اور یخصیصِ کلام (Comparision of Speach) وحدتِ تق الفظشہود اِشارہ مشاہدانِ خلق کی جانب ہوتا ہے۔ اور یخصیصِ کلام (Multipilicity of Creature) وحدتِ تقلق (Meaning) اُن کی عین ظہوری تق ہوتی ہے۔ اور جب مجرد (صرف الفظشہود فرماتے ہیں تو مراد (Meaning) اُن کی عین ظہوری تق ہوتی ہے۔

سوال 11: ارباب محقیق کے لحاظ سے اہل شہود کے کتنے گروہ ہیں؟

جواب: اربابِ محققین (Scholrs) نے فرمایا ہے کہ اہلِ شہود (People of Observation) کے دوگروہ (طبق) بیں۔(۱) اربابِ مراقبہ (People of Witnessing) (۲) اصحابِ مشاہد (People of Witnessing)۔ ہر دوگروہ نے حصولِ مقصود (To Achive Aim) کے لئے عملِ جداگانہ (الگ الگ طریقہ عمل) منضبط (Prescribed) فرمایا ہے۔لیکن در حقیقت ماحصل (مقصد) دونوں گروہ کا ایک ہی (مشہود) ہے۔اورا س مرتبہ علیائے شہودِ حق کی عظمت ورفعت (بڑائی وبلندی) پر دونوں کا اجماع وا تفاق ہے۔

سوال 12 : غیبت کے اقسام اور ان کی تعریف بیان کرو؟

جواب: علی مزا: غیبت (گم ہوجانا) جوشہود (حضوری) کے مقابل (Oppisite) میں ہے، اُس کی نسبت بھی

کشکول قادر به

فرمایا ہے کہ غیبت (Absence) کی بھی دوشمیں ہیں (ا) غیبتِ مذموم (ٹری) (۲) غیبتِ محمود (اچھی)۔ غیبتِ مذموم وہ ہے جو مقابل شہو دِق (Devine Prsence) ہواور غیبتِ محمود کی تعریف یہ ہے کہ جو بمقابلہ شہو دِخَلق ہو۔ چنانچہ اہلِ غیبتِ مذموم مشاہدہ خلق کی وجہ سے شہو دِق (حضوری حق) سے مجوب (محروم) رہتے ہیں۔ غفلتِ حق کا شکار ہوتے ہیں۔ اور غیبتِ محمود بھی پھر دونوع (قشم) پر منقسم ہے۔

(۱) غیبت مبتدین (ابتدائی) جس میں سالک کو بہسب غلبہ نہو دِق (Due to Devine Observation) جملہ محسوسات (خلق) سے غلبت (فنائیت) ہوتی ہے۔ (اور حق سے حضوری رہتی ہے) بیمر شبکم الیقین ۔ اور عین الیقین ہے۔

(۲) غیبت متوسلین (درمیانی) که الملِ مشاہدہ کو بجہتِ غلبہ شہودِق Under Influence of Devine کفیبت متوسلین (درمیانی) که الملِ مشاہدہ کو بجہتِ غلبہ شہودِق سے حضوری رہتی ہے۔ بیمر تبه Witnessing) میں الیقین وقت الیقین میں الیکی اِس حالت کو الملِ طریقت نے نہا یہ غیبت اور ہدا یہ فنا کا مرتبہ کہا ہے بقول حضرت صدیقی سے بقول حضرت صدیقی سے

اصل شہود، شاہد و مشہود ایک ہے کہ حیران ہوں پھرمشاہدہ ہے کس حساب میں

دیکھو :عرفائے کاملین کے شہود تق (Devine Witnessing) کونہ شہود خِلق (Immanance) سے نقصان پہنچا ہے
اور نہ شہود خِلق اُن کوشہود حق سے مجوب (غافل) کرتا ہے۔ کیونکہ غیبت محمود سالکین باتمکین کا مقام ہے بلکہ
واصلانِ حق کو بجرمشہودِ شاہد حقیقی دوسرا حال لاحق ہی نہیں ہوتا۔ لہذا حضراتِ عارفین وصوفیہ کرام کاملین نے
د'مر تہ شہود' کے مفاد (فائدے) مختلف عنوان سے ارشاد فرمائے ہیں۔

### ارشاداتِ اربابِ تحقيق

سوال 13: مشاہدہ شہوداور شاہد کے متعلق ارشادات ارباب و حقیق بیان کرو؟

جواب: 01- سهل بن عبدالله تشتری علیه الرحمة سے پوچھا: "مشاہده" کی حقیقت کیا ہے؟ فرمایا: "عبدیت" (Servitude) (تذکرة الاولیاء)

ڪشکو**ل ق**ادر ب<u>ہ</u>

02- شیخ ابو علی رو دباری علیه الرحمة نے فرمایا: جب قلوب کوذاتِ حِق کے ''مشاہدہ'' کا شوق ہوتا ہے۔ آور ذاتِ پاک، عجلی میں (Apithets) اُلقاء (الہام) کئے جاتے ہیں، پس اُن کوسکون ہوتا ہے۔ اور ذاتِ پاک، عجل کے وقت تک پردہ میں رہتی ہے۔

03- **ابوالقاسم جنید بغدادی** علیه الرحمة نے فرمایا: جس کامشاہدہ احوال (باطن) ہے، وہ رفیق (دوست) ہے۔ اور جس کا''مشاہدہ'' صفات (ظاہر) ہے، وہ اسیر (گرفتار) ہے۔

🖈 يېھى فرمايا: كلام صديقال اشارت ہے ''مشاہدہ''سے۔

🖈 اور فرمایا: مشامده کرنے والا بحرشوق میں غرق ( ڈوبا ) ہوتا ہے۔

ﷺ یہ بھی فرمایا:''وجد'' (احساسِ محبت) سب کوزندہ کرنے والا اور مشاہدہ (دیدِ محبوب) سب کو مارنے (فنا) کرنے والا ہے۔ (تذکرۃ الاولیاء)

کھ یہ بھی فرمایا: ''مشاہدہ'' اقامتِ ربوبیت (مقامِ ربوبیت، گویا اللہ بن) اور ازالت (خاکساری Self) کھ یہ بھی فرمایا: ''مشاہدہ'' اقامتِ ربوبیت (مقامِ ربوبیت، گویا اللہ بن) اور ازالت (خاکساری Abolition) عبودیت (Servitude) لیعنی بندہ بن ) ہے بشر طیکہ تو (نفس) درمیان میں ندرہے۔ (تذکرۃالاولیاء)

04- **ابو سعید خزاز** علیه الرحمة نے فرمایا: خُلق (مخلوق) خدا کے قبضہ میں ہے، اوراُس کی مِلک (رعایا) ہے۔ مگر جب''مشاہدہ'' ہوتا ہے تو در میان بندہ اور خدا کے ستر (پردہ) ووہم (گمان) اُٹھ جاتا ہے، اور بندہ میں بجر خدا کے بچھ بیں رہتا۔ (تذکرة الاولیاء)

05- ابو يعقوب اسحاق بن محمد نهر جورى عليه الرحمة فرمايا: دِلول كِمشاهده كو "تعريف" (يبچاننا) اوررُ وحول كِمشاهده كو "تحقيق" (پانا) كهته بين ـ

﴾ اوریه بھی فرمایا: مشاہدات (غوروفکر) دلول کیلئے ہیں اور مکا شفات (روشن ہونا یا گھل جانا) باطن (مثال) کیلئے اور میا نتات (visiables) آئھول کیلئے اور ہر مرئیات (visiables) آئھول کیلئے اور معائنات (مفہوم ومعنی) بسیرت (سبجھنے) کیلئے اور ہر مرئیات (visiables) آئھول کیلئے ہیں۔(طبقات الکبری)

06- شیخ علی بن الهیتی علیه الرحمة نے فرمایا: جس کسی کوحقیقت (Fact) کا کشف (روشن) ہوا،یا جس

تشكول قادربه

نے حق ( سے ایسی خدا کی نشانیوں ) کا مشاہدہ (غور وفکر ) کیا، یا وجود حق (Primodial Being) کے سبب سے اپنے مشاہد (خودی ) میں خدر ہا، یا عین الجُمع (اساء وصفات کی تجلیوں میں ) نیست ( کھو گیا )، یا حق تعالی کے سواکسی کا مشاہدہ (Observation) خدر ہا، یا حق کے سوا بچھا سے محسوس (Persued) خدر ہا، یا وہ حق الحق ( ذات حق ) میں محو ( گم در گم ) ہوگیا، یا سلطانِ حقیقت ( دیدارِ جلوئے حق ) سے سراسیمہ ( گھرایا اور حیرن ) ہوگیا یا حق کو ( گم در گم ) ہوگیا، یا سلطانِ حقیقت ( دیدارِ جلوئے حق ) سے سراسیمہ ( گھرایا اور حیرن ) ہوگیا یا حق ( خدا ) نے اُس کیلئے جلال حق ( ہیتِ اللہ ) کے ساتھ بچلی کی اور علی ہذا: جہاں تک کہ بیان کر نے والے بیان یا اُس کی طرف علم پہنچا سکتا ہووہ والے بیان یا اُس کی طرف علم پہنچا سکتا ہووہ سب کے سب صرف حق ( خدا ) کے شواہد (Evidence) اور حق کی طرف سے اُس ( بند ہے ) کیلئے ایک حق سب کے سب صرف حق ( خدا ) کے شواہد (Evidence) اور حق کی طرف سے اُس ( بند ہے ) کیلئے ایک حق ( سے اِن کی برخ ) ہے (طبقات الکبرئ)

-07 **دابعه عدویه بصری رضی الله عنها سے خادمہ نے عرض کیا:** 

''اے سیدہ حجرہ سے باہر آؤ اور صنعت (کاریگری) قدرت کا نظارہ کرؤ'۔ فرمایا:'' تُو اندر آ اور صانع (خالق Creator ) کودکیئ'۔'' شَغَلُتَنِی مُشَاهِدَةَ الصَّانِعِ عَنُ مُطَالِعَةِ الصَّنُعِ ''.

(ترجمہ) میں دیدارِ خالق (صانع) میں مُشغول ومصروف ہوں (یعنی اجمال میں ہوں) بلیٹ کر مطالعب<sub>ر (Perusal)</sub> صنعتِ (مخلوق) سے، (یعنی تفصیل سے قطع نظر ہوکر)۔

08- شیخ احمد بن ابسی الحسین رفاعی علیه الرحمة نے فرمایا: مشاہدہ اِس معنی میں -08 حضور (Convincing knowledge) جے کہ وہ کم الیقین (Convincing knowledge) وحق الیقین (Conniprsence) کے حقائق (Facts) کے ساتھ ملا ہوا (Connected) قرب (Proximity) ہے۔

09- شیخ ابو مدین علیه الرحمة نے فرمایا: شَاهِدُ مُشَاهَدَتهٔ لَکَ وَلَا تُشَاهِدُ مُشَاهَدَ تَکَ لَهُ.

(ترجمه) تُو اُسی کے مشاہرہ کو جو تیرے ق میں ہے (یعنی صفت هو الظّاهر یُکو) دکیر، اور تُو جوا س کا مشاہدہ کرتا ہے اُس (مظہریا شے ) کوند دکیر۔ (طبقات الکبری)

10- شیخ حاکم علیہ الرحمة نے فرمایا:

کشکول قادر به

(1) ''مشاہدہ'' بندہ اور ربّ کے درمیان کے پردے (حجابات) کا اُٹھادینا ہے۔

ک پس بندہ قلب کی صفائی سے اُس غیب (Unseen) پر مطلع ہوتا ہے جسکی خبر (نبی کے ذریعہ) دی گئی ہے۔

اور پھر، جلال وعظمتِ (الٰہی) کا مشاہدہ کرتا ہے، تو اُس کے احوال (کیفیات) و مقامات (درج)
 بدلتے رہتے ہیں۔

(Subordination) میں جرت و دہشت آتی ہے پھر جرت (Astonishment) اُس کو تحت (Subordination) کی طرف لے جاتی ہے۔

اس کئے وہ حق سے حق کی طرف نظر کرتا نظر آتا ہے۔ اور کبھی جلال (عظمت) کا مشاہدہ کرتا ہے اور کبھی جال (رحمت) کا۔ جمال (رحمت) کا۔

کے کبھی رنگ روپ کود کھتا ہے، بھی کمال (Perfection) کا نظارہ کرتا ہے۔

کھی کبر (احدیت) یارب العزت کی روشن(نور) دکھائی دیت ہے، تو کبھی جبروت وعظمت (وحدت)نظر آتی ہے اور لطف بہجت (دیدار میں سرور) کاشہود ہوتا ہے۔

اس کئے ایک سے 'بسط'' (Expantion) حاصل ہوتا ہے، بیرحالت اسکو پھیلاتی ہے۔

اوردوسرے سے دقیق '' (Roll up) ۔ بیجالت اُس کومیٹتی ہے۔

ﷺ وہ (بسط) کھودیتی ہے تو بیر قبض) موجود کردیتی ہے۔ وہ پردے عدم سے باہر لاتی ہے تو یہ پھر لوٹا دیتی ہے۔ یہ فانی بناتی ہے تو وہ باتی۔ یہ بیانی ہے تو وہ باتی۔

☆ خلاصہ یہ کہ اُس شخص سے بشریت (نفس) کے صفات زائل ہوجاتے ہیں، اور وہ عبودیت (Servitude)
 کے صفات سے قائم رہتا ہے۔

ہوتا ہے۔ جبار (خلوق) کا اِس کومس (Sense) ہوتا ہے نہ جبار (خالق) کی عظمت کے سوا کچھ نظر آتا ہے۔ انہ خیار (خالق) کا اِس کومس (طبقات الکبریٰ)

(2) یہ بھی فرمایا:''مشاہدہ'' پر ثابت قدم رہے کیونکہ جس نے اللہ تعالیٰ کو پہچانا، وہ اُس کے غیر سے نہیں ڈرے گا۔

كشكول قادر به

(3) یہ بھی فرمایا: جبتم تعظیم کی آگ کو جو ہیّت کے نور کے ساتھ ہر (باطن) میں دبی ہوئی ہے، نکالاتو اُس سے ''مشاہدہ'' کی شعاع (Beam) پیدا ہوگی۔ پس جس نے اپنے سر (بطون) میں حق تعالی کا''مشاہدہ'' کیا تو اُس کے دل سے عالم (World) کی کچھوقعت (Value) نہرہی۔

- (4) یہہ بھی فرمایا: جب کسی گروہ (جماعت) کو پے در پے مشاہدہ ہوا کرتا ہے تو حق تعالیٰ اُس گروہ کو دوست رکھتا ہے۔ (طبقات الکبریٰ)۔
- 11- سید علی فنرزند محمد وفنا علیه الرحمة نے فرمایا: -جہال کہیں تم اُس کا مشاہدہ کرو،وہ تہارے (ساتھ) نزدیک اورتم سے (تم میں) اورتم تک (تم کوعارض) ہے۔
- ﷺ فرمایا: جس طرح بندہ کا وجودا پنے مولا سے (بالعرض) ہے، اُسی طرح مولا کاشہودا پنے بندہ سے (بالغیر) ہے (ورنہ عینت میں تو، تُو اور میں کا تصور ہی نہیں، بس تُو ہی تُو ہے)۔
- یہ بھی فرمایا: اگرتم حق (خدا) پراُس وقت کے اعتبار سے نگاہ ڈالو (مشاہدہ کرو) جب اُس نے خلق (مخلوق) کو پیدانہیں کیا تھا اور بغور دیکھو کہ کیا دکھائی دیتا ہے، پس ہر گزتم اُس (اللہ) کے غیر (ماسویٰ) کو نہ دیکھو گے (طبقات الکبریٰ)۔
- 12- **شیخ داؤد کبیس** علیہ الرحمۃ نے فر مایا: سب سے بڑا گناہ ماسویٰ اللّٰدکاشہود( دیکھنا) ہے، یعنی اُس ( ماسویٰ اللّٰدیا تخلوق) کا ایساشہود جواُسکی اپنی ذات سے قائم ہو۔
- اور فرمایا: جوحقیقت (جلوهٔ الهی) الیی جلوه گر ہو کہ اُس کے غلبہ (Influence) میں اُس کے شہود (دید) کا شاہر (دیکی فیصفے والا) غائب (گم) ہوجائے، وہ''مشہد'' (ابیاشہود) حق (سچا) ہے۔ اور اگر غائب نہ ہوتو اُس کے شہود میں آمیزش (ملاوٹ، کھوٹ) اور تلبیس (دھو کہ وہناوٹ) ہے ( ایعنی منافقت ہے )۔
- کے یہ بھی فرمایا بنتیم قرب ( قرب کی ہوا،Breeze) کی خوشبوسو نگھنے سے تم کو کسی چیز نے نہیں روکا ہے مگر تمہارے زکام (Cold) لیعنی سونگھنے کی نااہلیت ] نے ۔اورنو رِ (حق) کے مشاہدہ سے تم کو کسی چیز نے باز (دور) نہیں رکھا ہے مگر تمہاری تاریکی (غفلت) نے ۔ (طبقات الکبری) ۔
- 13- **شیخ محمد ابوالمواهب** علیهالرحمة نے فرمایا: جس کسی نے اپنے ظرف ( فطرت، کے باطن ( عینِ ثابتہ ) کومشاہدہ کیا، اُس نے اسرار ( نقدیر ) کے معنی کو پالیا۔ (طبقات الکبری)

### فناء

میں لفظ ہوں معنی نما' میں غیر ہوں میں عین ہوں ظل و مظل اور آئینه ' میں غیر ہوں میں عین ہوں ہستی میری ہے نیستی ہے نستی ہستی میری یہ ہے فنا بیہ بے بقا میں غیر ہوں میں عین ہوں كثرت مين هول وحدت نما وحدت مين هول كثرت نما ایک جا عیاں ایک جا چھیا میں غیر ہوں میں عین ہوں دریا ہوں میں قطرہ ہوں میں میں شخص ہوں سامہ ہوں سب میں ملا سب سے جدا میں غیر ہوں میں عین ہوں میں ذات ہوں اوصاف ہوں' میں فعل ہوں آثار ہوں ایک جا فنا ایک جا بقا' میں غیر ہوں میں عین ہوں میں نور ہوں میں نار ہوں، اغیار ہوں میں یار ہوں خالد میں ہوں آئے ت آئے میں غیر ہوں میں عین ہوں حضرت خالدوجودي

كشكول قادربه صفت محبت

### 8.3- فناويقا

(Extinction & Endurence)

سوال 14: کیا عبادت معرفتِ حق کا نام نہیں ہے؟ اور کیا معرفتِ کا ثمرہ ہی فنااور بقاء؟

جواب: حديث قدسى: كُنتُ كَنُزُ ا مَخُفِياً فَا حَبَبْتُ اَنُ اُعُرَفَ فَحَلَقُتُ الْحَلُقَ لَا عُرَفَ (جَواب: حديث قدسى: كُنتُ كَنُزُ ا مَخُفِياً فَا حَبَبْتُ اَنُ اُعُرَفَ فَحَلَقُتُ الْحَلْقَ لَا عُرَفَ (جَمِيا مُواخزانه) تقا، مين نے جاہا كه پېچانا جاؤن، پس مين نظاق (مخلوق) كو پيداكيا تاكه پېچانا جاؤن -

چنانچ خلیق آ دم مخص (Specifically) به معرفت وعبادت ِق (پیجیان وعبادت ق تعالی کیلئے) ہے بھی انجی خلیق آ دم مخص (Specifically) به معرفت وعبادت ِق وَالْإِنْسَ اِلَّا لِیَعُبُدُونِ (پیجیا کے ارشادِقر آ نی ہے) وَ مَا خَلَقُتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ اِلَّا لِیَعُبُدُونِ (پیجیا کے ارشادِقالی کی) عبادت (ترجمه) اور میں نے جن وانس (جنات وانسانوں) کو اِس واسطے پیدا کیا ہے کہ میری (الله تعالی کی) عبادت کیا کریں۔ لِیَسْ عُبُدُونِ آئی لِیَسْ عُسُرَفُونِ آئی لِیَسْ عُسُرَفُونِ (عبادت کیلئے یعنی معرفتِ ق کیلئے) ہے۔ جیسا کہ ابن عباس ٹے تفسیر فرمائی۔

اوّل الله تعالی چهپا ہوا تھا، کوئی جانتا نہ تھا، بعد تخلیق پردہ تجابات میں ظاہر ہوا یعنی وجود کو تعین عارض ہوتا گیا، اُب تعین کے لحاظ سے احکام الگ اور عدم تعین (الله تعالیٰ) کے لحاظ سے احکام جدا ہوئے، گویا پرد کے اندر والا''معشوق' اور باہر والا''عاشق' ۔ اُب عاشق جیسا جیسا پرد ہے اُٹھا تا چلا' تعین ویسا ویسا کم ہوتا چلا اور اُتی ہی معشوق ناور باہر والا''عاشق میں آتی چلی گئی ہر چند کہ معشوق ،معشوق ہی رہا اور عاشق ، عاشق ہی رہا۔ گویا تعین کا کمال (Perfection) میں ہے کہ تعین (قید) سے نکل کر (منزلِ فناء طے کر کے) اُس بے رنگی حق تعالیٰ سے واصل (متّصف) ہوجائے (بقاء سے سرفراز ہوئے)۔

سوال 15: فناءاور بقاء سے مراد کیا ہے؟

جواب: پس کسی تعین (مخلوق) میں یا حقیقتِ ممکنہ میں فنائیت کی قابلیت نہیں۔ ہاں مگر فنائیت (Extinction) کی قابلیت صرف اِنسان میں ہی ہے۔ فرشتہ، جن، جھاڑ، پہاڑ سبایٹی جس حالت پر ہیں

اُسی پرقائم رہتے ہیں، مگر اِنسان ہی ہے جوخودکوفنا کرنے کی قابلیت بھی رکھتا ہے اور پردے (تجابات) اُٹھا سکتا ہے۔ پردے اٹھانے کیلئے طلب (شوق) کی ضرورت ہے اور طلب' 'عشق' ہے۔ طالب (سالک) عشق سے منزلِ فنا میں پہنچ جاتا ہے۔ جب اللہ کا فضل ہوتا ہے۔ فنائیت میں غفلت نہیں بلکہ میں حضور (وصال) ہے۔ گویا فنائیت ایک بے خود کی (بے ہوثی) ہے جس میں علم باقی نہیں رہتا۔'' فنا'' کے ساتھ'' بقا'' میں خود کی کا احساس لوٹا دیا جاتا مگر'' بقا'' میں وصال (فنا) کے آثار رہتے ہیں اُسی سے علم ہوگا کہ فنائیت طاری ہوئی تھی۔ محققین اربابِ طریقت نے ارشاد فر مایا ہے کہ'' فنا'' سے عدم شعور (اپنا احساس کھونا) مراد ہے جو بواسطہ استجلاء (ولایت) ظہور ہستی حق ہو۔ اور جس حالت میں اپنی بے شعوری سے بھی بے شعوری ہوجائے تو اس کو'' فنا فی الفنا'' یا'' فناء الفنا'' کہتے ہیں۔ یہ کیفیتِ موت ہے۔ بقول ''مرنے سے قبل مرجانا'' اِس طرح بے ارادہ ہوجانا لینی اپنی نہلانے بے ارادہ ہوجانا لینی اپنی نہلانے والے اُن کے ارادہ میں ایسے فنا کردینا جیسے ایک مردہ غستال (پانی نہلانے والے ) کے ہاتھ میں ہوتا ہے۔ (ارشاہ سیدنا عبدالقادر جیلانی رضی اللہ عنہ)

واضح ہو کہ عارف وولی کو جوربط (Coherance) وجو دِقیقی (حق تعالیٰ ) سے ہے وہ عامی (عام آ دمی ) کو نہیں، گوربط سب کوہی ہے۔

سوال16: توحيد، فنااور عجل الهي كي تعريف بيان كرو؟

جواب: بحرالعلوم مولا نامجرعبد القدير صديقى حسرت عليه الرحمة سيدى ومرشدى ابني تصنيف" المعارف" مين "توحيد" "توحيد" "توحيد" أور" بخلى كل تعريف إس طرح فرمائى ہے۔ ذات واجب تعالى كو يگانه بجھنے كا نام" توحيد" (Extinction) ہے۔ اور ممكن (بنده) كى احتياجِ ذاتى (Self Indigence) كامنكشف ہوجانا" فنا" (Extinction) كہلاتا ہے۔ اور قيوم ذوالجلال كے ہرام كے بالذّات (Refulgence) ہونے كا پية چل جانا" بخلى" (Real & Absolutely) كامنكشف موسوم ہے۔ بالجمله "توحيد" جاننا ہے۔ اور "فنا" نسبت إلى الخلق كوساقط (ختم) كردينا ہے۔ اور "بخلى" نسبت إلى الخلق كوساقط (ختم) كردينا ہے۔ اور "بخلى" نسبت إلى الخلق كوساقط (ختم)

سوال 17: فنائے افعال، فنائے صفات اور فنائے ذات سے مراد کیا ہے؟

جواب: اور فرماتے ہیں'' فنا'' کی ابتداء'' فنائے افعال''سے ہے، پھر'' فنائے صفات''ہے بعدہ''' فنائے ذات

" كمراتب شروع ہوتے ہيں، أس كے تين مرطے ہيں۔" فنائے افعال " كے وقت يہ ہوتا ہے كہ كوئى كھانا كلائے تو سمجھے لَا مُطْعِمَ إِلَّا اللهُ ،كوئى كھانا كلائے تو سمجھے لَا مُطْعِمَ إِلَّا اللهُ ،كوئى وَيَحد بِقو لَا مُعْطِى إِلَّا اللهُ (لِينى نہيں كوئى دينے والا مُرالله بى ديتا ہے) وفنائے صفات كيلئے ،كوئى خوبصورت فطر آئے تو سمجھے لَا جَمِيْلُ إِلَّا اللهِ ،كوئى رحم كرے تو سمجھے لَا جَمِيْلُ إِلَّا اللهِ ،كوئى رحم كرے والا (رحيم) مُرالله تعالى) ۔

اور فرماتے ہیں: فنائے ذات کے مرحلوں میں پہلامرحلہ!

[1] یا دِالٰہی میں مشغول اور ذکر ، ذ اکراور مذکور کا خیال بھی ہے۔

[2] یا دمیں مشغول بس اللّٰہ اللّٰہ لینی ذاکر نہ رہاصرف ذکراور مٰہ کور ہے۔

[3] یاد میں ترقی کرتا ہے تو اب بس صرف یاد ہے بعنی ذکر (لفظی ) بھی نہ رہا، صرف مذکور (اللہ) رہا، بس ایک ذات اور یا درہ گئی (بیکمل فناہے )۔

کھ عرصہ (دن) ''فنا ''کے ساتھ ہی پھر اپنے تعین (خودی) کا احساس ملتا ہے۔ یہ ''بقا''
۔ (Constant Presence) ہے۔ بقامیں دوام حضور (صور (Constant Presence) رہتا ہے فجوائے (جسیا کہ فرمانِ اللہ کویادکرتے ہیں الَّذِیْنَ یَذُکُرُونَ اللہ قِیَاماً وَ قُعُوداً وَ عَلَی جُنُوبِهِمْ ۔ (العمران 191) (ترجمہ) وہ اللہ کویادکرتے ہیں کھڑے ہوئے، بیٹھے اور اُن کے پہلو پر یعنی لیٹے ۔'' کمالِ حضور'' یہ ہے کہ اگر خدا کی طرف توجہ کریں تو عالم کھڑے ہوئے الشعور (Sub-Conscious) ہوجاتا ہے اور اگر عالم کی طرف توجہ کریں تو خدا کا خیال تحت الشعور ہوجا تا ہے۔ ایسانتی کامل'' ہے۔ تحتِ قدم نبی صلی اللہ علیہ وسلم ہے۔ مرکز تحلی اللہ ہوتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کو کچھ دینا ہوتا ہے واپس کے ہاتھ سے دیتا ہے۔ عطاکر تا ہے۔

اصطلاح صوفیہ کرام میں ''فنا''نہایت (انتہاء)سیرالی اللّٰداور''بقا''غایت (مقصد)،سیر فی اللّٰدکو کہتے ہیں اور بیر سیر )رسول اللّٰد ملی اللّٰدعلیہ وسلم سے خاص ہے۔ سالک کی انتہائے''سیرالی اللّٰد فی رسول''کے بعد محقق مقام''سیر فی اللّٰہ فی رسول'' (بقاء) ہوتا ہے۔

سوال 18: فناء بقاء کی نسبت ارباب طریقت کے اختلافات کیا ہیں اور اسکی وجہ کیا ہے؟

جواب: هقیقتِ فناوبقا کی نسبت اربابِ طریقت نے مختلف الاحوال سائلین (مختلف دریافت کرنے والوں) ·

کوا نکے مقام وافہام (سمجھنے کی قابلیت) کے لحاظ سے مختلف پیرایہ (انداز) میں نہایت آسان اورخوش عنوان طریق سے جواب دیا ہے۔

چنانچیمحققین نے فناوبقا کی تعریف کی ہے کہ فنا کوفناء مخالفات (مرضی حق کے خلاف امورکوترک کرنا) اور''بقا''، کوموافقات (مرضی حق کے مطابق (موافق) امورکوا پنانا) فرمایا ہے، جو مسلزم بہتوبۃ النصوح ہے (سلسلۂ مل تو بہسے ہے)۔

۔ بعض کاارشاد ہے کہ' فنا''، زوالِلدِّ ات وخطوظِ (چاہت) دنیوی کو کہتے ہیں اور بقا، رغبتِ اُخروی (چاہتِ آخرت) کو کہتے ہیں اِس ارشاد کوسائل کے غلبۂ زمدسے تعلق ہے۔

اور''بقا''سے کلیةً رغبتِ حق مراد ہے اور بیتوں اور اغراضِ اُخروی سے انقطاعِ قطعی (مکمل غیر تعلق) مراد ہے۔ اور''بقا''سے کلیةً رغبتِ حق مراد ہے اور بیتعریف بمقتصائے صدق ومحبت کی گئی ہے۔

کسی نے '' فنا'' کوز والِ صفاتِ ذمیمہ (بُر نے حصاتیں جھوڑ نا) اور ''بقا'' کواوصا نبِ جمیلہ (اچھے اخلاق) کہا ہے۔ پتعریف تزکیفنس کی مناسبت سے ہے۔

بعض نے''فنا'' کوخلق (مخلوق) سے غیب (دوری)اور''بقا'' کوخق کی حضوری (قربت) فرمایا ہے۔ بیہ جواب سائل کی حالتِ سُکر (نشہ) پر دلالت کرتا ہے۔

لہذا تعریفِ ''فنا و بقا'' میں یہ اختلاف مسترشدین (سائلین) کی یافت و استعداد (Capability & Vision) اوراُن کے درجات ومقامات کے لحاظ سے ہے ورنہ حضرات محققین کے جملہ ارشادات بجائے خودنہایت مرلّل اور متند (Authorised) ہیں۔ لیکن فنائے مطلق (Absolute Extinction) جوغایت مقصد تُر ب ہے، اُس کی تعریف مخضر الفاظ میں یہ ہوسکتی ہے کہ خلق (مخلوق) کے انقطاع قطعی (نسبت الی انحلق کو ساقط کردینا) سے اتصالی حقیقی (وصالی حق) حاصل ہوتا ہے تو اُس کا نام'' فنائے کامل'' ہے۔ اور یہ فنائے مطلق بھی دونوع (وطور) پر شقسم ہے۔ [1] فنائے ظاہری واضح بیان کرو؟ سوال 19: فنائے ظاہری اور فنائے باطنی سے مراد کیا ہیں واضح بیان کرو؟

جواب: 'فعنائے ظاهری '': خودفنائے افعال (Extinction of Deed) ہے جونتیجہ (اثر) افعال الہی کی بجل

ہے۔جس کی تعریف یہ ہے کہ 'سالک خود مسلوب الاختیار (Snatched away self discretion) ہواوراً س کوکسی مخلوق کا تعلی وارادت واختیار دکھائی نہ دے بج فعلی واختیار حق سبحانہ تعالی کے '۔ وادی فنائے افعال نہا ہے شخت ورشوار گزار ہے۔اسباب کا نظر سے ساقط (ختم) ہوجانا آسان بات نہیں۔ مگر مرئی (دکھائی دینے والے اسباب وخلوق) کے دام (جال) سے نکل کر غیر مرئی (نظر نہ آنے والے خالق و قادِر) تک پنجنا' کارے دارد (نفع بخش عمل ہے)۔ ''تو گل' جس کی قرآن مبارک میں تاکید ہے، فنائے افعال ہی ہے، بخلی افعال ہے۔ شرک فی الفعل سے بچنا ہے، یجلی فعلی کا ادراک (جاننا) ہے۔

"فنائے باطن": - فنائے صفات وزات (Extinction of Attributes and Innaty)

جب خدائے تعالیٰ کے افعال (Deeds) کا ظہور ہوتا ہے تو بندوں کے افعال کالعدم (فنا) ہوجاتے ہیں۔ خدائے تعالیٰ کے انوارِ کمالات تاباں (روشن ومنکشف) ہوتے ہیں تو بندوں کے ابر ہائے (ظاہری) اوصاف پارہ ہوکر فنا ہوجاتے ہیں۔ جب بخل ذاتِ (حق) (Refulgence of Unity) ہوتی ہے تو اس (بندے) کی ذات (Annity) بھی نیست و نابود (فنا) ہوجاتی ہے۔ اُس وقت ذو المجلال و الاکر ام ندا (آواز) دیتا ہے۔ لِمن نِ الْمُملُکُ اَلْیَوْمَ ؟ یعنی آخ کس کی بادشاہی ہے؟ (سورۃ الحجرات آیت 44) جواب دینے والاندارد (غائب) خود (حق تعالی ) اپنا آپ جواب دیتا ہے۔ لِلّٰهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّار (سورۃ الحجر آبے 44) یعنی بادشاہی الله واحد وقعار کی ہے۔ یہ ''فنائے باطن' ہے۔ یہ حالت موت سے مشابہ (برابر) ہے بلکہ اُس سے بھی زیادہ کیونکہ موت میں عالم ناسوت (دنیا) سے بخبری یا بے تعلقی ہوتی ہے مگر فنائے باطن میں ، اُس کا تو کسی عالم میں پینہیں ماتا۔ بقول ہیں پینہیں ماتا۔ بقول ہے میں پینہیں ماتا۔ بقول ہے

مُ شدن دركم شدن دينِ من است ﴿ نيستى در بست آئينِ من است ﴿ مَيسَى در بست آئينِ من است ﴿ رَجْمَهِ ) مُ دركم (فنا) بهونا ميرادين (طريق) ہے ﴿ اناء مطلقہ کواناء ناقصہ ميں پانا بى ميرادستور ہے۔ پھو عرصہ بعد' فنا'' كے ساتھ بى بقا (Endurance) نصيب بوتى ہے اُسى وجہہ سے' فنا'' كومور شِ بقا کہتے ہیں۔ بمصداق: وَلَا تَحُسَبَّنَ اللَّذِيُنَ قُتِلُو اللَّهِ عَلَى سَبِيُلِ اللَّهِ اَمُوَاتٌ ' بَلُ اَحْيَاةً عِنْدَ رَبِّهِمُ

یُوزَقُونَ۔ (سورۃ العمران آیت 169) (ترجمہ)راہ خدامیں وفات (شہادت) پانے والوں کومُر دامت کہو بلکہ وہ زندہ (حیات) ہیں اور اپنے ربّ کی طرف سے رزق دئے جاتے ہیں۔

گویا ثمراتِ کیفیتِ عشق الہی بندہ کیلئے" احوالِ فنا و بقا" ہے وہ اِسطرح کہ جبعشق کی حدّت (گرمی) و هدّت (سختی تحلی الہی کے جذب کی قوت اور روحِ الہی کے کمالِ انجذاب (Perfect absorption) کے اثر سے عالم شہادت (ظاہر) و عالم مثال (باطن) منکشف (کھل) ہوجاتا ہے اور ظلمانی ونورانی (ظاہر و باطنی) حجاب اُٹھ جاتے ہیں تو وعد وَ الہی:

ا۔ وَ الَّـذِینَ جَاهَدُوُا فِیُنَا لَنَهُدِ یَنَّهُمُ سُبُلَنَا. (سورة عنکبوت آیت 6) (ترجمه) اورجولوگ ہماری راہ میں مشقّتیں برداشت کرتے ہیں ہم اُن کواپنے راستے ضرور دکھا کیں گے۔

٢ ـ فَاذُكُرُونِنَى اَذُكُرُكُمُ. (سورة البقره آیت <sub>153</sub>) \_ (ترجمه) مجھ کویاد کرومیں تم کویا در کھوں گا۔ پورا ہوتا ہے،اور جمال لایزال ذوالجلال میسر آتا ہے لیعنی حاصل ہوتا ہے جس کو' وصالِ حق' سے تعبیر کرتے ہیں۔

قرب ومعیت الہی کے معنی (تعلق سے) جو ضمون إن اشارات ِ حدیث میں ہے۔

ا۔ أَنَا عِنْدِ ظَنِّ عَبُدِي بِي۔ (میں اپنے بندے کے گمان کے ساتھ ہوں)۔

٢ لِنَّا مَعَهُ إِذَا ذَكُونِي. (مين أسكي ما ته مول جبوه مجھے يادكر ہے)۔

٣ ـ إحفظِ اللهُ تَجدُهُ تُجَاهَكَ (توالله كويادر كه أس كوسامني يائكًا) ـ

چنانچے صوفیہ کرام نے اُسی مناسبت سے فناوبقا کی تعریف فر مائی ہے جو سیحے و برحق ثابت ہوتے ہیں۔

### ارشادتِ اربابِ تحقيق

سوال 20: فناوبقاء کے متعلق ارشاداتِ اربابِ شحقیق بیان کرو؟

جواب: 01- **دابعه عدویه بصری** رضه الله تعالی عنها نے فرمایا۔ بنی آدم (اولادِ آدم ) کوفق تعالی کی جناب (حضوری) میں رسائی ، نه آنکھ کے وسیلہ (ذریعہ) سے ہوسکتی ہے۔ نه زبان کے توسل (ذریعہ) سے ہو مرتبہ دل (Heart) کے ذریعہ سے حاصل ہوتا ہے۔ پس کوشش کرو کہ دل بیدار (ہوشیار) ہو۔ دلِ بیداراً س کو کہتے

شکول قادر به

ہیں جوحق (اللہ) میں گم ہوگیا ہو۔ جو' حق' میں گم ہوگیا ہواُس کے واسطے یار (دوئی) کا ذکر کیا؟ چنانچیہ' الفناء فی اللہ'' اِسی کو کہتے ہیں۔ (تذکرۃ الاولیاء)۔

### 02- ابو اسحاق ابراهيم بن شيبان قريني عليه الرحمة نے فرمايا:

'' فنا وبقا'' کاعلم' وحدا نیت کوخالص کرنے اور عبودیت کو درست کرنے میں منحصر (Dependent) ہے اور جواُس کے سواہے وہ مغالطہ ( دھوکہ )ہے۔ (طبقات الکبریٰ)

صفت محبت

03- **ابوالعباس بن فاسم** عليه الرحمة نے فرمایا: کسی عاقل نے مشاہدہ سے لدّ تنہيں اُٹھائی کیونکہ ق کا دمشاہدہ''ایسی' فنا'' ہے جس میں لدّ ت ہے نہ لدّ ت یا نا ہے ، نہ مزہ ہے نہ مزہ لینا ہے۔ (طبقات اللبریٰ)

04- **اببو سعید احمد بن عیسیٰ خواز** علیهالرحمة نے فرمایا:''اہلِ معرفت'' کااوّل مقام تمیز بافتقار (پیچان حق عجز کے ساتھ ) ہے پھر سرورِ باتصال (بےخودی وصال کے ساتھ لیعنی فناءِ ظاہری) پھر'' فنا'' (فناءِ صفات وذات یعنی فناءِ باطنی)۔

اوریہ بھی فرمایا: فناء، فنائے بندہ ہے رویتِ (لحاظ) بندگی سے، اور بقا، بقائے بندہ ہے حضوریِ (استخصارِ) حق تعالی سے۔ (تذکرۃ الاولیاء)

### 05- شيخ ابوالحسن خرقاني عليه الرحمة نفرمايا:

1] مَنُ فَنِيَ مِنَ الْمُرَادِ بَقِيَ بِالْمُرَادِ. (ترجمه) جوا پي مراد (اراده) سے "فنا" بواوه مرادِق كساتھ "باقى" بوا۔ (كشف الحجوب)

2] اور بی بھی فرمایا: خود کوخدا کے ساتھ دیکھنا''وفا'' (Faith Fullness) ہے۔ اور خدا کو اپنے ساتھ دیکھنا''فنا'' (Extinction) ہے۔ اور خود کو نہ دیکھنا''بقا'' (Endurence) ہے۔ (طبقات الکبریٰ)

3] یہہ بھی فرمایا: اگر تُو اپنی ہستی (خودی) اُس کو (حق کو) دیدے (حوالے کردے) اور''فنا'' ہوئے تو وہ (حق) بھی اپنی ہستی جھھ کودیدے گا۔ (تذکرۃ الاولیاء)

4] يَبِهِي فرمايا: الرَّوُ اپني بَستى (خودى) سے كليئة (Completity) فنا ہوجائے تو اُس وفت تُو ہى تُو ليعنى حق ہى حق ہے۔ (تذكرة الاولياء) 06- غوث اعظم سيد عبدالقادر جيلانى رضى الله عندت 'بقا' كى تعريف دريافت كى گئ تو فرمايا: بقا تولقا (وصال) كے ساتھ ہوتی ہے اور لقا آ نکھ جھيئے كى طرح ہوتی ہے۔ اہلِ لقا (واصلِ حق) كى فرمايا: بقا تولقا (وصال) كے ساتھ ہوتی ہے اور لقا آ نکھ جھيئے كى طرح ہوتی ہے۔ اہلِ لقا (واصلِ حق) كى نشانيوں ميں سے ايك نشانى بيہ ہے كہ كوئى فانى شئے أن كے ساتھ نہيں ہوتى كيونكه بيد دونوں ضدين (صوب الكبرى) ہيں۔

(طبقات الكبرى)

70- شبخ ابوالحسن شاذلى عليه الرحمة نفر مايا: تَحقَقُ بِالوُجُودِ فَنِى عَنُ كُلِّ مَوْجُودٍ وَ مَنُ كَلِّ مَوْجُودٍ وَ مَنُ كَانَ بِالُوجُودِ مُثْبِتٌ لَهُ كُلُّ مَوْجُودٍ ( ترجمه) جس نے وجودِ (حق) کو پایاوه هرموجود (مخلوق) سے فنا هوگیا۔اورجو وَجودِ (حق) کے ساتھ ہوا (باقی رہا) اس کیلئے ہرموجود ثابت ہوا۔ (طبقات الکبریٰ)

### 08. **شيخ احمد ابوالعباس مرسى** عليه الرحمة نے فرمايا:

اللہ کے پاس نہیں جاسکتے مگر دو دروازوں سے، ایک تو فناء کے دروازہ سے جوموتِ طبعی ہے اور دوسرے فناء کےاُس دروازہ سے جس کواُس گروہ (اہلِ طریقت) نے برداشت کیا۔

ک اور پیجھی فرمایا اپنے اصحاب سے: ولی جب اپنے فنا کی حالت میں رہتا ہے تو ضرور ہے کہ اُس کے ساتھ لطیفیہ علمیہ باقی رہے کہ اُس پر تکلیف (احکام) مرتب ہو۔ اُسکی مثال ایسی ہے کہ ایک آ دمی تاریک گھر میں ہے کہ اپنے وجود کا اُس کو علم ہے گوائس کا مشاہدہ نہیں کرتا۔ (طبقات الکبری)

09-مولا ناجلال الدين رومى عليه الرحمة نے إس آيت كريمه كُلُّ شَيءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجُهَهُ وَصَصِهُ اللهِ عَلَى اللهِ وَجُهَهُ وَصَصِهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ال

خدا تعالیٰ نے اپنی بقا کا تفاخر (اظہار فخر ) نہیں فرما تا ہے بلکہ خاص دعوتِ رحمت ہے کہ میری ذات میں مستہلک (فنا) ہوجاؤ۔ (طبقات الکبریٰ)

10-مفسرِ قترآن حضرت بحر العلوم محمد عبد القدير صديقى حسرت عليه الرحمة في دورانِ درس وتشريح لوائح جامى فرمايا: سلوكِ راوِحق مين دوطرح كوگ بين -ايك فنائے ذات مين بهوش بهوتے بين اور ذاكر رہتا ہے نہ ذكر نہ مذكور اور دوسر لوگ فنائے ذات بهوجاتے بين أن كوأس

کا حساس ہوجا تا ہے کہ نہ ذکر ہے نہ ذاکر ، نہ مذکور۔ مگر اُن کو بے ہوشی طاری نہیں ہوتی ۔ ایک کے سلوک کی انتہا بے ہوشی اور دوسرے کے سلوک کی انتہا''علم سیحے'' (احساس) پر ہے۔ بے ہوش ہونے والوں کے پاس'' فنا'' اور''بقا'' کے درمیان زمانہ اور فاصلہ ہے۔ مگر بے ہوش نہ ہونے والوں میں'' فنا و بقا'' کے درمیان زمانہ اور فاصلہ ہے۔ مگر بے ہوش نہ ہونے والوں میں'' فنا و بقا'' کے درمیان زمانہ اور فاصلہ ہوتے ہیں۔ بمصداق:

ال فَلَمَّا تَجَلَّى رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ دَكًّا وَّ خَرَّ مُوسى صَعِقاً (سورة الاعراف آيت ١٤٥)

(ترجمه) جب اُنگےرب نے پہاڑ پراپی بخل فرمائی تو اُسے ریزہ ریزہ کر دیا اور موسیٰ علیہ السلام فنائیت سے بہوش ہوکر گریڑے۔

2\_ وَلَقَدُ رَاهُ نَزُلَةً اُخُراى وعِنُدَ سِدُرَةِ الْمُنْتَهٰى عِنُدَهَا جَنَّةُ الْمَاُواى واِذْيَغُشَى السِّدُرَةَ مَا يَغُشْلَى ٥ مَا زَا غَ الْبَصَرُ وَمَا طَغْي ٥ (سورة الْجِّم ـ آيت ١٦-١٦)

(ترجمہ) آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے تو وہ جلوۃ الٰہی دوبار دیکھا......(بوقتِ معراج) اوراپی آئکھ نہ کسی طرف پھیری (نہ یلک جھیکی) نہ حدسے بڑھی (بلکہ قائم رہے باہوش)

اور فرمایا: ''حیرتِ مذموم'' (ہونے نہ ہونے میں شک)'' غیبت' (غفلت) میں ہوتی ہے اور حیرتِ محمود''
 (ہونے کا یقین)'' حضور'' میں ہوتی ہے۔

حالتِ فنائیت (فنا) میں جیرتِ مذموم نہیں بلکہ جیرتِ مجمود (عینِ حضور) ہے۔عام بے ہوثی اور فنائیت میں فرق بیہ ہے کہ ہوش میں آنے کے بعد فنائیت والے میں''وصال خدا'' کے آثار ہتے ہیں اور وہ نہ صرف خود محسوس کرتا ہے بلکہ دوسروں کوائس کی معیت (صحبت) میں سکون محسوس ہوتا ہے،خدایا د آتا ہے۔

🖈 اوریه بھی فرمایا: ''فنا'' کے بعد ' بقا'' میں ''مشاہدہ'' کی دوصورتیں ہیں۔

ا ـ خدا کی طرف توجه موتوعالم (World) کا خیال تحت الشعوراور

۲۔ عالم کی طرف توجہ ہوتو خدا تعالیٰ تحت الشعور میں رہتا ہے یعنی علم میں رہتا ہے۔ یہی کمالِ حضور بھی ہے کہ حقوق اللہ اور حقوق العباد کی ادائی میں محبت کے پہلو کالحاظ ہو (یعنی محبت کا پہلو تباہ نہ ہو)۔ (فیزن محبت (حسادل)

نعتِ خیرالانام سلی اللّدعلیه واله وسلم اسلام کا پرچم عاکم پر اُڑوادیا کملی والے نے اُللّد اَعَدُ کا نقارہ بجوادیا کملی والے نے اللّٰد اَعَدُ کا نقارہ بجوادیا کملی والے نے

دہریت ساری دور ہوئی ایمان سے جال پُر نور ہوئی ایوں سے ساری والے نے ایوں رازِ حقیقت خوبی سے سمجھادیا کملی والے نے

ایمان سے دل معمور ہوا اور خارِ تردّد دور ہوا اس لطف سے رازِ بنہاں کو سمجھادیا کملی والے نے

قوسین و جوب و امکال کے معراج میں جس دم آکے ملے سب دائرہ وحدت کے سوا مٹوادیا کملی والے نے

إِنَّا اَعُطِيْنَاكَ الْكَوْثَرُ اللَّهَ فَرَمايا اسكو النَّد فِي مايا اسكو كَوْثُورُ اللَّهُ فِي مايا اسكو كجر كبر كبر كبر حام محبت كالبواديا كملى والے نے

محشر میں جو اُمت تھی نالاں تب ہوکر سجدہ میں گریاں اُمت کو عذابِ دوزخ سے بچوادیا کملی والے نے امت صدیق شیدا فکر نہ کر ہیں ساتھ ہمارے بیغمبر جب اُنہ تَ مَنُ اَحُبَہُ تَ فرمادیا کملی والے نے جب اُنہ تَ مَن اَحُبہُ تَ فرمادیا کملی والے نے حضرت صدیق آ

